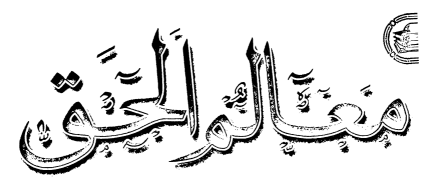


النهج والتطبيق في دراسة ونقد روايات الشفاعة

علي بن محمد بن عامر الحجري





المنهج والتطبيق ي دراسة ونقد روايات الشفاعة

علي بن محمد بن عامر الحجري

مكتبة الجيل الواعد الطبعة الأولى ١٤١٢هـ ٢٠١٢م

# حقوق الطبع محفوظة سلطنة عُمان - مسقط

# مكتبة الجيل الواعد

فرع الخوير / هاتف: ٢٤٤٨٣٣٨٢ فاكس / ٢٤٤٨٩٦٨٠ فرع الغبرة / هاتف: ٢٤٤٩٩٦٦١ فاكس / ٢٤٤٩٩٦٨٠ فرع الخوض / هاتف: ٢٤٥٤٢٤٦٥ فاكس / ٢٤٥٤٢٤٧١

ص.ب/٩٩٧ الرمز البريدي/ ١٣٠ مسقط

الطبعة الأولى ١٤٣٣هـ - ٢٠١٢م

# بسم الله الرحمن الرحيم

#### المقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على رسوله الكريم وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين. أما بعد:

فقد خلق الله عز وجل الخلق أجمعين، وأعطى كل مخلوق وظيفته وهيأ له كل المقومات والطاقات التي تعينه على أداء واجباته وفرض له الحقوق حتى يصل إلى الغاية التي خلقه لأجلها.

ولقد اختار الله جل وعلا الإنس لمهمة تراجعت عن تحملها الجبال الراسيات، ألا وهي مهمة العبودية لله تعالى؛ لأن تبعات هذه المهمة حساب وإحصاء وعد وجزاء على كل صغيرة وكبيرة يأتي بها الإنسان في مسيرة حياته الدنيوية.

فالشارع الحكيم في كل تعاليمه يربط حياة البشر الدنيوية بما بينه لهم من حقائق أخروية سيشاهدونها واقعاً يوم يخرجون من هذه الدنيا وعند اضمحلال الأولى وقدوم الآخرة بمشاهدها.

وسير البشرية قاطبة إلى يوم القيامة أمر أثبته القرآن الكريم وأقام عليه حججاً عجزت عن ردها عقول البشر، فكان على العاملين في هذه الدنيا - والحال هذا - أن يكون بجال تنافسهم ومضمار تسابقهم تطبيق الأوامر الإلهية التي جاء بها القرآن وبينها رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في سنته الطاهرة.

فلا بحال للعقل في اختراع ما سيكون في يوم القيامة من أحداث، فعلى العقل التصديق والانقياد فقط ما دام يشاهد أمر النشأة الأولى واضحاً جلياً ودليلاً قوياً على قدرة الله تعالى في إعادة البشر بعد فنائهم وبعثهم ومحاسبتهم وتنفيذ ما عليهم وإعطائهم ما لهم من حسن الجزاء. وما على البشر إلا السمع والتصديق والاستعداد بالإيمان الخالص والأعمال الصالحة حتى يكون مآلهم ومحط رحالهم جنات الله الخالدة التي وعدها الله تعالى عباده المؤمنين العاملين.

فموضوع مصير الناس يوم القيامة قد تكفل الله تعالى ببيانه، ولم يأذن سبحانه وتعالى لعقول البشر لفرض تصورات عن أحداث ذلك اليوم الرهيب'. فمهمة الإنسان هي السعي الدووب لأجل معرفة الحقيقة التي تكون عليها أحوال الخلائق يوم القيامة وما يعقب يوم الحشر من أحداث تؤول إليها الخلائق جمعاء. وسيصل الإنسان إلى المعرفة الصحيحة إذا اتبع الطرق المثلي والمناهج الصائبة في بحثه ودراساته؛ فمصادر العلم اليقيني عند المسلمين كفيلة ببيان ما أراد الله تعالى من عباده معرفته والعمل به ولأجله وهم في عالم الدنيا.

فالمعرفة الجلية عن حقائق المصير الأخروي – الذي هو أحد ركائز الرسالات السماوية للخلق – مطلب شرعي وفرض على كل مكلف، فلا يُقبل من الإنسان نظرة ضيقة المدى لا تتعدى أطر حياة الناس الدنيوية، ولا تُقبل معرفة لا تهيمن على سلوك الأفراد وقت أدائهم لوظائفهم في هذه الحياة. لهذا وجب – امتثالاً للقاعدة: ( ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب ) – أن تنبعث في كيانات البشر كل المؤججات المثيرة والمحفزة للعقول الحية لأجل تأصيل، ومعرفة، وتطبيق المناهج عند دراسة أحوال الآخرة ومصير الناس فيها، لأن الأمر جد خطير ولأنه قول واحد لا يقبل فيه تعدد الآراء والأفكار. فالسعيد بالحق هو العارف والمطبق لمناهج العلوم الصحيحة، وأما التارك للعلم الثابت والمتبع للآراء فإن حظه الجهل بالحقيقة التي أرادها الله تعالى.

لقد من الله تعالى على أمة محمد ﷺ بمنهج محكم تلجأ إليه في معرفة الحق ورد الأقوال المتعددة إلى

الصواب الذي أنزله الله تعالى. وهذا المنهج لا تحدده النظرات المذهبية الفردية الضيقة بل هو الميزان الذي جاهد علماء الإسلام قاطبة في تبيانه لأجيال المسلمين عبر القرون، وأصبحت معرفته وتطبيقه أمراً واجباً على المسلمين قاطبة إذا أرادوا تحقيق وظيفتهم التي أوتمنوا عليها بكل صدق وإخلاص.

فمن القواعد التي بينتها كتب علماء الأمة، وكان واجباً علينا جميعاً تطبيقها هي ما ذكره الدكتور عصام أحمد البشير، حيث قال:

- « ولما كان الإسناد ضرورياً للحكم على كل حديث لذا نجد أن اهتمام المحدثين بالإسناد في المقام الأول
   وإن كان الحكم على الحديث لا يتوقف على صحة الإسناد وحده بل لا بد من توافر شروط أخرى
   ترجع إلى الراوي أو الرواية »<sup>7</sup>.
- ( أما المهمة التي يتصدى لها الناقد فهي جمع الأحاديث وفحصها ونقدها بعد تتبع أحوال ناقليها
   ورواتها. فيقوم بجمع طرق الروايات وأسانيدها ودراستها وبيان ما فيها من علة و اختلاف. مستعيناً
   بدراسة حال الراوي من عدالة وضبط يستخلص من ذلك الحكم على الحديث »<sup>1</sup>.

وقال الدكتور وهبة الزحيلي مؤكداً على هذا المنهج الصائب:-

« ولا أطيل في قواعد نقد سند الحديث، فمجاله علم مصطلح الحديث، ذلك العلم مع أصول الفقه لا نظير لهما في تاريخ العلوم وأصول العلوم عند أمم الدنيا غير المسلمين. وقد عُني المسلمون بضبط الحديث والتأكد من نقله بضوابط كثيرة، منها اشتراط كون الراوي عدلاً ( ملتزماً أحكام الشريعة وآداب المروءة ) ضابطاً ( حافظاً ذا قدرة ذهنية لا تكاد تخطئ ) سامعاً للحديث عن الراوي العدل الضابط في كل السلسلة إلى أن يصل إلى الصحابي، أو ناقلاً الحديث بطرق أخرى كالسماع في القوة والتئبت » .

### وقال عبد المنجى السيد أمين:

 « واعلم وفقك الله تعالى أن الواجب على كل أحد عرف التمييز بين صحيح الروايات وسقيمها وثقات الناقلين لها من المتهمين أن لا يروي منها إلا ما عرف صحة مخارجه، والثقاة في ناقليه، وأن يتقي منها ما كان منها عن أهل التهم، والمعاندين من أهل البدع».

فهذه الأسس والقواعد التي أشار إليها الدكتور عصام البشير والدكتور وهبة الزحيلي وعبدالمنجي السيد أمين أصل من أصول الكتابة والبحث في الإسلام فلا ينبغي لنا تجاوزها عند الدراسة والتحقيق.

ومما جاءت به الرسالات السماوية، على أصحابها صلوات الله وسلامه، أن من جاء يوم القيامة بغير عقيدة الإسلام فقد استوجب النار، وهذا حكم لا خلاف حوله بين المسلمين، فكل كافر فالنار هي مآله. والمسلم الذي جاء إلى القيامة وقد ثقلت موازينه بالأعمال الصالحة وسلم من كبائر الذنوب، فقد وعده الله تعالى جنة عرضها السماوات والأرض.

وأما من حضر يوم القيامة بذنب كبير، وقد استوجب بسبب تلك المعصية الكبيرة دخول النار، فهو الشخص الذي تنازعت حول مستقبله بعد العرض الأكبر أفهام الناس.

- فمن الناس من قال: إنه قد تشمله شفاعة لا يدخل بسببها النار.
- · ومن الناس من قال: إنه يدخل النار ثم سيكون مآله في نهاية المطاف الجنة.
- ومن الناس من قال: إن في يوم الحشر وبعد العرض على الله تنطلق الجموع إما إلى جنة خالدة لا خروج
   منها أو إلى نار خالدة دائمة.

قال الثعالبي في معرض ذكره لأحوال الناس يوم القيامة: «النّاسُ أربعةُ أَصْنَاف: كَافرٌ مات على كُفْره، فهذا نُخلّد في النّار بإجمّاع، ومُؤمنٌ مُحْسنٌ لمَّ يُذنبْ قطُّ، وماتَ على ذلك فهذا في الجنةَ مَحْتُومٌ علَيْه حَسَبَ الحَبْرِ مِن الله تعالى بإجماع، وتَانبٌ مَاتَ عَلَى توبَته، فهو عنْدَ أَهْلِ السُّنة وجمهورِ فَقَهَاء الأُمّة لاَحق بالمُوْمِنِ الحُحْسن، إلاَّ أنّ قانُونَ المتكلّمينَ أنّه في المُشيئة، ومَذنبٌ مَاتَ قَبْل تَوْبَته، فهذا هو موضعُ الحلاف »٧. وهذا التقسيم للناس يوم القيامة قد ذكره أيضاً ابن عطية من والإمام الرازي من والدكتور مسلم الوهيبي وغيرهم.

فالخلاف الذي أشار إليه الثعالبي حول مصير أصحاب الكبائر من الذنوب في الآخرة لا مبرر له؛ فحكم أصحاب الكبائر في الدنيا والآخرة قد بينه الشارع الحكيم، فهو حكم واحد لا يجوز تجاوزه إلى غيره من الأقوال. ومعرفة الحكم الذي حدده الشرع إنما يتم بتتبع كل الأدلة ودراستها وعرض الروايات على المنهاج الصائب والميزان العادل.

والمنهج المتبع في دراسة هذه القضية من شأنه ألا يحابي أحداً، فهو قوي الدلالة وصادق في الحكم؛ لهذا فلا يمكن أن تتسرب من خلاله خيوط الخلاف.

ويبقى العنصر الثالث وهم أصحاب الأقوال المتعددة الذين جاء من صوبهم هذا الخلاف الذي أشار إليه الثعالبي في تفسيره.

ولقد لعبت الروايات دوراً ظاهراً جلياً في تأسيس القول بالشفاعة لأهل الكبائر والخروج من النار، وقد اعتمد أصحاب هذا الرأي على تلك الروايات وساروا بها عبر القرون الماضية مع اعتراف بعضهم بعدم وجود آيات من كتاب الله تعلى تدل على ما ذهبوا إليه من قول، فقد قال الشيخ المراغي: « وإذاً فليس في القرآن الكريم نص قاطع في ثبوتها ولكن جاء في السنة الصحيحة ما يؤيد وقوعها كقوله عَيَّاتُهُ (شفاعتي لأهل الكبائر من أمتى، فمن كذب بها لم ينلها) » ١٠٠.

ومما يزيد الرغبة في مواصلة البحث والكتابة في هذا الموضوع هو أن قضية الشفاعة لأهل الكبائر والخروج من النار قد جرت الأمة الإسلامية إلى هوة سحيقة عميقة لا أمل في الخروج منها ودعاة (الصفح عن أهل الكبائر) يصرخون في آذان الناس ليل نهار ويبلغونهم روايات كثيرة لا وزن لها في ميزان الإسلام العادل. فكان الواجب قولاً يسكت دعاة الروايات المروجة (للشفاعة لأهل الكبائر) ويحث المسلمين قاطبة إلى تطبيق أسس مناهجهم في كل مناشط الحياة.

والحالة التي عليها أمتنا اليوم أججت في وجدان الغيورين من أبنائها براكين الأسى والحسرة على ما صارت إليه بعد أن كانت قائدة للأم، وجعلتهم ينادون بأعلى صوت بالحلول الناجعة للأمراض التي عطلت هذه الأمة عن القيام بوظيفتها في هذه الحياة. فقد قال محمد محمود الصواف: «ولكن من الواجب علينا معشر المسلمين، ونحن في هذه المرحلة الحاسمة الخطيرة من تاريخ حياتنا، أن نبدأ نحن بتغيير جذري جوهري في نفوسنا، وفي أخلاقنا، وأن يكون ذلك التغيير عاماً وشاملاً بالنسبة للخاصة والعامة، وأن يكون على أساس مدروس، وخطة محكمة لكي نتقي أسباب الانحلال والضعف من جهة، ونأخذ بأسباب القوة والعزة من جهة أخرى.

وأسباب القوة ليست في فوضى الأخلاق، ولا في التحلل من الآداب، ولا في التشكيك في المثل والقيم، ولا في تقليد الشرق والغرب، ولا في استيراد المبادئ من هنا أو هناك.

وإنما هي في الأصول الخالدة، والمبادئ الكريمة السائدة التي جاء بها الإسلام، وأعز بها أولئك الأبحاد من سالف أمتنا العزيزة »١٢. فهذا الحل الذي ينادي به الشيخ محمد محمود الصواف لن يكون له أي قبول في أوساط من يروج لأحاديث الشفاعة ويؤمل العصاة بشفاعة تنجيهم من عذاب النار.

فالخطوة الأولى – لكي نطبق أقوال الشيخ محمد محمود الصواف – هي بيان منزلة الروايات التي وجهت الأمة إلى هذه الفوضي في الأخلاق والتحلل من الآداب.

وتساءل الشيخ محمد محمود الصواف كما تساءل غيره - عن الأسباب التي أدت بهذه الأمة إلى ما هي عليه اليوم : « والفوضى السياسية، والفكرية، والأخلاقية، والإجتماعية ما بالها عشعشت في ديارنا حتى غدونا وكأننا لسنا أبناء أولئك الأبحاد، الذين رفعوا علم الجهاد، وفتحوا البلاد، وقادوا العباد إلى شاطئ الأمن والسلامة والإسلام، حتى أصبح لهم الأمر، والسيادة، والسياسة في أكثر من ربع المعمورة، وغدا حكمنا يتردد في ثلاث قارات في الكرة الأرضية؟ وإذا أمرنا أصاخت الدنيا لأمرنا، وإذا نادينا تجاوبت أرجاء الأرض لندائنا، وإذا دعونا أمنت الإنسانية لدعائنا... "".

وتساءل أيضاً: « فما دهانا يا ترى حتى قلبت لنا الأيام ظهر المجن؟، وتفرقنا أيدي سبا، وتداعت علينا الأمم كما تتداعى الذئاب وتعوي على الفريسة، وطمع فينا من لا يدفع عن نفسه، وسلط علينا الأشرار، وتحكم فينا الفجار، وهُنَا على الناس بل وهُنَا حتى على أنفسنا وأهلينا؟. فما هي الدواعي، والعوامل، والخطوب التي أوصلتنا إلى هذا المنحدر السحيق؟ وطوحت بأمننا حتى جعلتها شلواً ممزقاً ونهاً مقسماً بين الأم؟» الأم؟ "

وبعد هذه التساؤلات عن الأمراض التي قادت أمتنا إلى ما هي عليه اليوم بين الشيخ محمد الصواف السبب الأساس، حيث قال: « فلما تركنا أمر ربنا، وخالفنا قواعد ديننا، وتنكبنا الطريق المستقيم الذي رسمه الله لنا، وخط لنا خطوطه واضحة بينة قوية، وأمرنا بالسير فيه وسلوكه، لما سلكنا هذا السبيل المعوج. صرنا إلى ما صرنا إليه من الفرقة، والشتات، والذل، والهوان، وهل في الدنيا والآخرة شر وداء وبلاء إلا وسبه الذنوب، والمعاصى، وترك الأوامر، والنواهى؟» ٥٠٠.

وقد اشتكى الإمام القرطبي قبل الشيخ الصواف بقرون متطاوله: « فإنا لله وإنا إليه راجعون على ما أصابنا وحلّ بنا بل لم يبق من الإسلام إلا ذكره، و لا من الدّين إلاّ رَسْمُه لظهور الفساد ولكثرة الطغيان وقلة الرشاد حتى استولى العدوّ شرقاً وغرباً براً وبحراً، وعَمّت الفتن وعظُمت المحّن و لا عاصم إلا من رحم ٢٠٠٠.

فعلينا بعد أن عرفنا الداء وظهور آثاره في جسم هذه الأمة أن نعمل في جد واجتهاد لبيان حال الروايات والأقوال التي ركن إليها الجم الغفير من أتباع هذه الأمة واستمرووا بسببها الفرقة والشتات والذل والهوان، وهذه هي أولى الخطوات في مسيرة الإصلاح الذي يدعو إليه المخلصون من أبناء هذه الأمة.

وأمر التأليف في الساحة الإسلامية قد اشتغلت بشأنه عقول العلماء عبر القرون الماضية، فبجانب اهتمامهم في تأصيل العلوم المتبعة في عرض حقائق هذا الدين، فهم قد بينوا المجالات التي ينبغي ألا تخرج عنها أقلام الكتاب.

قال الإمام نور الدين السالمي: « ثم إن التأليف على سبعة أقسام، لا يؤلف عالم عاقل إلا فيها، وهي: إما شيء لم يسبق إليه فيخترعه، أو شيء ناقص يتممه، أو شيء مغلق يشرحه، أو شيء طويل يختصره دون أن يخل بشيء ثما عليه، أو شيء متفرق يجمعه، أو شيء مختلط يرتبه، أو شيء أخطأ فيه مصنفه فيصلحه.

وينبغي لكل مؤلف كتاب في فن قد سبق إليه أن لا يخلو كتابه من خمسة فوائد: استنباط شيء كان معطلاً، أو جمعه إن كان مفرقاً، أو شرحه إن كان غامضاً، أو حسن نظم وتأليف، أو إسقاط حشو وتطويل »١٧. وقال ابن خلدون موضحاً أحد الأسباب الداعية للتأليف: « ... وثالثها: أن يعثر المتأخر على غلط أو خطأ في كلام المتقدمين ممن اشتهر فضله وبعد في الإفادة صيته، ويستوثق في ذلك بالبرهان الواضح الذي لا مدخّل للشك فيه، فيحرص على إيصال ذلك لمن بعده، إذ قد تعذر محوه ونزعه بانتشار التأليف في الآفاق والأعصار، وشهرة المؤلف ووثوق الناس بمعارفه، فيودع ذلك الكتاب ليقف على بيان ذلك»^١.

وحينما يُقدم أي أحد على نقد ما يراه غلطاً وخطأ فعليه أن يتقيد بالقيود التي تجعله عارضاً للعلم وآدابه.

قال الشيخ السعدي: « ... بل يدخل في عموم هذا، الحجج والمقالات، فإنه كما أن المتناظرين قد جرت العادة أن كلُّ واحد منهما يحرص على ما له من الحجج، فيجب عليه أيضاً أن يبين ما لخصمه من الحجج التي لا يعلمها، وأن ينظر في أدلة خصمه، كما ينظر في أدلته هو، وفي هذا الموضع، يُعرف إنصاف الإنسان من تعصبه واعتسافه، وتواضعه من كبره، وعقله من سفهه، نسأل الله التوفيق لكل خير»١٠.

وقال العلامة ابن القيم: « ثم ذكر حجج الآخرين والجواب عن حجج هؤلاء على عادة أهل العلم والدين في إنصاف مخالفيهم، والبحث معهم،. ولم يسلك طريق جاهل ظالم متعد، يبرك على ركبتيه، ويُفَجّر عينيه، ويصول بمنصبه لا بعلمه، وبسوء قصده لا بحسن فهمه، ويقول: القول بهذه المسألة كفر، يوجب ضرب العنق، ليبهت خصمه، ويمنعه عن بسط لسانه، والجري معه في ميدانه، والله تعالى عند لسان كل قائل، وهو له يوم الوقوف بين يديه عما قاله سائل »٢٠.

وقال الإمام القرطبي: « وفي الآية دليل على أن العالم ينبغي له أن يتعلُّم قول من خالفه وإن لم يأخذ به، حتى يعرف فساد قوله، ويعلم كيف يردّ عليه؛ لأن الله تعالى أعلم النبيّ يُؤلِكُ وأصحابه قول من خالفهم من أهل زمانهم؛ ليعرفوا فساد قولهم ٣٠٠٠.

ومما يدفعنا إلى الكتابة هو: أن الكثير من المؤلفين، الذين تناولوا الحديث عن القضايا التي تجاذبتها أفهام المسلمين، لم يتقيدوا بهذه الأخلاق الإسلامية النيرة التي ذكرها الشيخ عبد الرحمن السعدي، والعلامة ابن القيم والإمام القرطبي.

فأولئك الكتاب جعلوا مسألة ( الشفاعة لأهل الكبائر ) دليلاً في ذاتها؛ فسعوا إلى النظر إلى الناس من خلال هذه الفكرة، وتمثلوا كل الأخلاق الرديئة التي نهي عنها علّماء الأمة عند التحاور والتناظر وتمييز الآراء بعضها عن بعض، ونسبوا إلى الإباضية الأكاذيب والأباطيل٬ في محاولة يائسة منهم لإسكات برهان الحق الدامغ، وأنى لهم ذلك؟!.

فمن أخلاق الإباضية - وهم دائماً يسعون إلى وحدة هذه الأمة الكريمة - نصرة المظلوم، ورد الظالم، وهم في كل أحو الهم يرفعون راية العلم - الذي أصل مناهجه علماء المسلمين عبر القرون الماضية- بالدعوة إليه والتطبيق لأسسه وقواعده لأجل أن يعيش أفراد هذه الأمة في هذه الحياة الدنيا على أسس من العلم والمعرفة، والأجل أن يكونوا على علم يقيني ثابت في عقائدهم عن الآخرة.

فأكاذيب أولئك الكتاب لن تخيف أحداً من طلبة الحق والصواب، بل هي عار على كاتبيها وسم زعاف لمن صدق بها واستمرأها، وسيدرك الجميع – إن شاء الله تعالى – ومن خلال هذا البحث أن ما قال به الإباضية في مسألة الشفاعة يوم القيامة هو قول أظهرت حججه وبراهينه علوم الأمة التي تحارب المذهبية و التعصب و الكذب و البهتان.

ومما يزيد الشعور بالواجب تجاه تتبع روايات الشفاعة والخروج من النار وعرضها على الميزان الحق هو ما رصدناه من دعوات موجهة للإباضية لكي ينبروا لبيان ما هم عليه من عقيدة حول مصير عصاة المسلمين يوم القيامة، فقد قال العلامة ابن عاشور: « ... ولا عجب أعجب من مرور الأزمان على مثل قولة الخوارج والإباضية والمعتزلة ولا ينبري من حذاق علمائهم من يهذب المراد أو يؤول قول قدمائه ذلك التأويل المعتاد، وكأني بوميض فطنة نبهائهم أخذ يلوح من خلل الرماد ٣٠٣.

وكذلك دعوة العلامة الشوكاني كل قارئ إلى تتبع الروايات ومعرفة أحوالها في ميزان الأمة حيث قال في مقدمة تفسيره: «وقد أذكر الحديث معزواً إلى رواية من غير بيان حال الإسناد؛ لأني أجده في الأصول التي نقلت عنها كذلك كما يقع في تفسير ابن جرير والقرطبي وابن كثير والسيوطي وغيرهم، ويبعد كل البعد أن يعلموا في الحديث ضعفا ولا يبينونه، ولا ينبغي أن يقال فيما أطلقوه إنهم قد علموا ثبوته، فإن من الجائز أن ينقلوه من دون كشف عن حال الإسناد، بل هذا هو الذي يغلب به الظن؛ لأنهم لو كشفوا عنه فثبتت عندهم صحته لم يتركوا بيان ذلك، كما يقع منهم كثير التصريح بالصحة والحسن، فمن و جد الأصول التي يروون عنها وعزون ما في تفاسرهم إليها فلينظر في أسانيدها موفقاً إن شاء الله »٢٠.

والتطبيق للمناهج الإسلامية – التي لا تتغير بتوالي الأيام والدهور – أمر واجب على الأفراد والجماعات والشعوب لكي يقوم الإنسان خير قيام بوظيفته وهو في وسط أبناء جيله، ولكي تنتقل العقائد والمبادئ والأخلاق من جيل إلى جيل من غير أن تتأثر بتطاول الأزمنة وتباعد الأمكنة.

إن هذا البحث استجابة لدعوات علماء الأمة الإسلامية الذين نادوا في أوساط أبنائها بمعرفة وتطبيق الضوابط والأسس عند عرض الأدلة المتبعة في تلقى العقائد.

وأدعو الله جل وعلا أن يوفق المسلمين كافة إلى تطبيق مناهجهم في كل مناشط الحياة لكي تبقى صفوفهم متراصة ملتحمة تسعد بوحدتهم واستقامتهم الإنسانية والكون من حولهم.

وقد جاءت مادة هذا البحث معروضة في ثلاثة فصول وخاتمة:

- والفصل الأول : قراءات منهجية في الروايات والأقوال التي جاءت عند تفسير قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّٰهَ لا يَغْفُرُ أَن يُشْرَكُ به وَيَغْفُرُ مَا دُونَ ذَلكَ لَمْن يَشَاء﴾.
- والفصل الثاني: قراءات منهجية في الروايات والأقوال التي اعتمد عليها القائلون بالشفاعة لأهل
   الكبائر عند تفسيرهم لآيات من كتاب الله تعالى.
- والفصل الثالث: قراءات منهجية في الروايات والأقوال التي اعتمد عليها القائلون بعدم الشفاعة لأهل الكبائر عند تفسيرهم لآيات من كتاب الله تعالى.

وأدعو الله تعالى أن يتقبل مني هذا البحث، وأدعوه جل وعلا أن يوفق أبناء أمة محمد صلى الله عليه وآله وسلم إلى الإستقامة في الدين والعمل بما وجب عليهم وترك كل ما من شأنه فساد الآخرة والدنيا.

وصلى الله وسلم على رسوله الكريم وعلى آله وأصحابه ومن اهتدى بهديه إلى يوم الدين.

علي بن محمد بن عامر الحجري سلطنة عمان – ولاية بدية شهر ربيع الأول عام ١٤٣٣هـ الموافق لشهر فبراير عام ٢٠١٢م.

alihajri050@gmail.com

# المصل الأول

قراءات في تفسيرقوله تعالى:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمَن يَشَاء ﴾.

#### 🕸 تمهید،

لقد دعا العلامة ابن عاشور إلى التعمق في دراسة هذه الآية من خلال قراءات منهجية للأدلة الأخرى الواردة في كتاب الله تعالى وفي سنة رسوله المصطفى عَرَّكُ ، حيث قال ابن عاشور: « ... وعندي أنّ هذه الآية، إن كانت مراداً بها الإعلام بأحوال مغفرة الذنوب فهي آية اقتصر فيها على بيان المقصود، وهو تهويل شأن الإشراك، وأجمل ما عداه إجمالاً عجيباً، بأن أدخلت صوره كلها في قوله: ﴿ لَمْ يَشَاءُ ﴾ المقتضي مغفرةً لفريق مبهم ومؤاخذة لفريق مبهم. والحوالة في بيان هذا المجمل على الأذلة الأخرى المستقرّاة من الكتاب والسنة ... ولكنها نزلت بعد معظم القرآن، فنعين أنها تنظر إلى كل ما تقدّمها، وبذلك يستغني جميع طوائف المسلمين عن التعسف في تأويلها كلّ بما يساعد نحلته، وتصبح صالحة لمحامل الجميع، والمرجع في تأويلها إلى الأذلة المبيّنة "٠٤".

وقال الإمام القرطبي في تفسير قوله تعالى:﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ﴾: ﴿ وهذا من المحكم المتفق عليه الذي لا اختلاف فيه بين الأمة ﴾''.

وقال في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾: « من المتشابه الذي قد تكلم العلماء فيه »٢٠، ثم ذكر ثلاثة أقوال: –

- « قد أبانت هذه الآية أن كل صاحب كبيرة ففي مشيئة الله تعالى إن شاء عفا عنه ذنبه، وإن شاء عاقبه عليه ما لم تكن كبير ته شركاً بالله تعالى ٢٠٣٠.
- « وقال بعضهم: قد بين الله تعالى ذلك بقوله: ﴿إِنْ تَجْتَنبُوا كَبَائرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفّرْ عَنْكُمْ سَيّنَاتَكُمْ
   وَنَدْخُلُكُمْ مُدْخَلاً كَرِيماً ﴾ (النساء: ٢٠) فأعلم أنه يشاء أن يغفر الصغائر لمن اجتنب الكبائر و لا يغفرها لمن أتى الكبائر ١٠٠٠.
- «وذهب بعض أهل التأويل إلى أن هذه الآية ناسخة للّتي في آخر «الفرقان». قال زيد بن ثابت: نزلت سورة «النساء» بعد «الفرقان» بستة أشهر، والصّحيح أن لا نسخ؛ لأن النسخ في الأخبار يستحيل»<sup>77</sup>.

وأوضح ابن عاشور معنى قول الإمام القرطبي « فهذا من المتشابه الذي تكلّم العلماء فيه»، حيث قال ابن عاشور : « وهو يريد أنّ ظاهرها يقتضي أموراً مشكلة:-

- الأول: أنّه يقتضى أنّ الله قد يغفر الكفر الذي ليس بشرك ككفر اليهود.
  - الثاني: أنّه يغفر لمرتكب الذنوب ولو لم يتب.
- الثالث: أنّه قد لا يغفر للكافر بعد إيمانه وللمذنب بعد توبته، لأنّه وَكُل الغفران إلى المشيئة، وهي تلاقي
  الوقوع والانتفاء. وكلّ هذه الثلاثة قد جاءت الأدلّة المنظافرة على خلافها، واتّفقت الأمّة على مخالفة
  ظاهرها، فكانت الآية من المتشابه عند جميع المسلمين» "٦.

ولقد ظهرت أساليب وطرق القائلين بالشفاعة لاهل الكبائر واضحة عند تفسيرهم لقوله تعالى: ﴿وَاتَقُواْ يَوْمَا لاَ تَجْزِي نَفْسٌ عَن نَفْسٍ شَيْئاً وَلاَ يُقْبَلُ مَنْهَا شَفَاعَةً وَلاَ يُوْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلاَ هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ (البقرة ^١). وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الّذِينَ آمَنُواْ أَنفقُواْ مَمَّا رَزَقْنَاكُم مِّن قَبْلٍ أَن يَأْتِيَ يَوْمٌ لاَ بَيْعٌ فِيهِ وَلاَ خُلَةٌ وَلاَ شَفَاعَةٌ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظّالُمُونَ ﴾(البقرة ٢٠٠).

فالقًارئ لهاتين الآيتين الكريمتين يجد أن كل كلمة هي دعوة إلى الجد في العمل ودعوة إلى تقوى الله تعالى والحذر من يوم القيامة الذي لا ينفع فيه أحد أحداً. هذه الكلمات المعدودة هي الضياء والنور الذي يشق الإنسان به طريقه المملوء بالصعاب وهو في طريقه إلى دار النعيم.

إنها آيات عظيمة خاطبت الثقلين محسنهم ومسيئهم ولم تخصص قوماً دون قوم، ولكن حينما يلتفت الإنسان إلى روايات جاءت بمعنى العفو في يوم القيامة عن أصحاب الكبائر من غير توبة، فإن الأقلام تلجأ إلى التوفيق بين هاتين الآريمين الواضحتين وبين الروايات التي لا حجة فيها؛ لضعف أسانيدها أو متونها أو لعدم صراحتها في الموضوع.

قال الإمام الطبري: «وهذه الآية وإن كان مخرجها عاماً في التلاوة، فإن المراد بها خاص في التأويل لتظاهر الأخبار عن رسول الله عَيَّكُ أنه قال: (شَفَاعَتي لأَهْلِ الكَبَائِر مِنْ أُمّتي)، وأنه قال: (لَيْسَ مِنْ لَبَيْسَ مِنْ لَا يُشْرِكُ نَبِيّ إِلاَ وَقَدْ أَعْطِي دَعُوةً، وإنّي إخْتَبَاتُ دَعُوتي شَفَاعَة لامّتي، وَهِي نائلة إِنْ شَاءَ الله مَنْهُمْ مَنْ لا يُشْرِكُ بِالله شَيْئاً ). فقد تبين بذلك أن الله جل ثناؤه قد يصفح لعباده المؤمنين بشفاعة نبينا محمد عَيِّكُ لهم عن كثير من عقوبة إجرامهم بينه وبينهم، وأن قوله: ﴿ وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ ﴾ إنما هي لمن مات على كفره غير تائب إلى الله عز وجل "٢٠.

وقال الإمام الطبري أيضاً: « وهذه الآية مخرجها في الشفاعة عام والمراد بها خاص. وإنما معناه: من قبل أن يأتي يوم لا ببع فيه ولا خلة ولا شفاعة لأهل الكفر بالله، لأن أهل ولاية الله والإيمان به يشفع بعضهم لبعض ... "".

فهذا القول الذي سطره الإمام الطبري هو القاعدة التي بنى عليها القائلون بالشفاعة لأهل الكبائر تفاسيرهم وأقوالهم عبر القرون الماضية. فهم يرون أن مخرج الآيتين ودلالتهما عام يشمل الثقلين، ولكن بسبب الروايات صار التخصيص ليشمل فقط من مات على كفره.

وهاتان الروايتان اللتان ذكر هما الإمام الطبري هنا تمثلان نوعين من الروايات الكثيرة التي اعتمد عليهن المدافعون عن فكرة العفو عن أصحاب الكبائر يوم القيامة إما قبل دخولهم النار أو بعد نيلهم نصيباً من العذاب.

- النوع الأول ، الروايات الضعيفة من جانب السند أو الضعيفة من جانب المتن، وهذا النوع تمثله هنا الرواية التي جاء فيها: (شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي).
- النوع الثاني، روايات ليست نصأ صريحاً في موضوع العفو عن أصحاب الفواحش والكبائر، ولكن
   مثلت مع القائلين بالعفو عن أصحاب الكبائر دليلاً لكون ذكر (الشفاعة) جاء ضمن كلماتها. وهذا
   النوع تمثله الرواية الثانية التي ذكرها الإمام الطبري هنا.

وقال الإمام القرطبي عند تفسيره للآية ^؛ من سورة البقرة: « والأخبار متظاهرة بأن من كان من العصاة المذنبين الموحدين من أثم النبيين هم الذين تنالهم شفاعة الشافعين من الملائكة والنبيين والشهداء والصالحين. وقد تمسّك القاضي عليهم في الرد بشيئين: أحدهما: الأخبار الكثيرة التي تواترت في المعنى. والثاني: الإجماع من السلف على تلقى هذه الأخبار بالقبول؛ ولم يَبّدُ من أحد منهم في عصر من الأعصار نكير »،"،

فالإمام القرطبي في تفسيره لهذه الآية الكريمة لم يكلف نفسه عناء التحقيق في جميع الروايات والأقوال التي استثنت عصاة المسلمين من الحكم العام الذي نطقت به هذه الآية الكريمة، بل أخذ بتلك الروايات كغيره، ولو أنه رجع إلى أقوال علماء الجرح والتعديل ونظر نظرة فاحصة في متون تلك الروايات لوصل بإذن الله تعالى إلى يقين ثابت أن الأخبار التي قال عنها « متظاهرة « لا تثبت معتقداً أبداً.

والملاحظ أن الإمام القرطبي لم يطبق في تفسيره ولا في كتاب ( التذكرة ) دعوته لجميع الناس حين قال

# عِظَالِمُ (لحق مِنْ أَدُنْهُ وَيُعَالِّدُونِهِ فَأَدْنَهُ وَيُونِ فَأَدُنَهُ وَيُونِ فَأَذُنَاهُ وَالْأَنْهُ وَ

لهم: « وإنما على الناس أن ينظروا في أديانهم نظرهم في أموالهم، وهم لا يأخذون في البيع ديناراً معيباً، وإنما يختارون السالم الطيب، كذلك لا يؤخذ من الروايات عن النبي عَلَيْتُهُ إلا ما صحّ عن النبيّ عَلَيْتُهُ سنده، لئلا يدخل في حيز الكذب على رسول الله عَلِيَّة، فبينما هو يطلب الفضل إذا به قد أصاب النقص، بل ربما أصاب الخسران المبين، ٣٠.

والملاحظة التي يدركها القارئ لموضوع الشفاعة في كتب التفسير والحديث وعلوم الرجال واللغة أن المسألة لم تتوقف عند رأيين: ثبوت الشفاعة لأهل الكبائر أو نفيها، بحيث يسعى أصحاب الرأيين إلى إثبات ما أيده الدليل القاطع وإلى محو كل ما بني على الضعيف من الأقوال، وتكون بعدها عقول أفراد هذه الأمة طيعة لما ظهر دليله ومبتعدة عن كل فكرة لا أصل لها في مصادر العقيدة عند المسلمين.

لقد خرجت مسألة الشفاعة لأهل الكبائر من مائدة العلم، إلى دائرة الدعاوي والتناظر بـ»لعل « التي لا تثبت أي معتقد.

فها هو الإمام الرازي يصور لنا جانباً من جوانب أساليبه التي استعان بها في مناظراته التي طرحها في تفسيره، حيث قال: « وأما الأحاديث فهي دالة على أن محمداً عَلِيَّتُه لا يشفع لبعض الناس و لا يشفع في بعض مواطن القيامة، وذلك لا يدل على أنه لا يشفع لأحد البتة من أصحاب الكبائر، و لا أنه يمتنع من الشفاعة في جميع المواطن. والذي نحققه أنه تعالى بين أن أحداً من الشافعين لا يشفع إلا بإذن الله، فلعل الرسول لم يكن مأذوناً في بعض المواضع وبعض الأوقات، فلا يشفع في ذلك المكان و لا في ذلك الزمان، ثم يصير مأذوناً في موضع آخر وفي وقت آخر في الشفاعة فيشفع هناك والله أعلم "٢٥.

وفي هذا البحث إن شاء الله تعالى - سنقوم بعرض تلك الأخبار التي اعتمد عليها القرطبي والرازي وغيرهما على منهاج علماء الأمة الإسلامية، وحينها سنعلم أن القضية هي قضية تطبيق المنهج الذي دعا إليه القرطبي والرازي وغيرهما من علماء المسلمين.

وفي هذا الفصل من هذا البحث نعرض المحاور التي دار حولها كلام المفسرين وعلماء الأمة الإسلامية عند تفسيرهم لقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ الله لا يَغْفِرُ أَن يُشْرَك بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاء ﴾.

ونعرض محاور هذا الفصل في أربعة أقسام تحوي المواضيع الآتية:-

- مناقشة رواية (شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي) من جانب السند ومضمون المتن حسب قواعد علم
   الحديث الشريف.
  - وذكر آيات قرآنية كريمة تبين منزلة أصحاب الكبائر في ميزان الله يوم القيامة.
  - وذكر روايات صحيحة عن رسول الله عَيْكَ فيها بيان حال أهل الكبائر يوم القيامة.
  - وعرض روايات جاء فيها العفو عن أصحاب الكبائر يوم القيامة على منهاج الجرح والتعديل.
    - وذكر الأسباب التي ينبغي للإنسان الإتيان بها لأجل نيل مغفرة الله تعالى.
- وذكر الترابط الوثيق بين التوبة والمغفرة كما جاء في القرآن الكريم والسنة المطهرة وأقوال علماء الأمة.
  - ونقل أقوال علماء الأمة حول معنى المشيئة الإلهية وربط تصرفات البشر بها.
  - · وذكر بعض من الذنوب التي تجاوز الله عنها لأمة الإسلام حسب مشيئته سبحانه وتعالى.

# القسم الأول

رواية (شفاعتي لأهل الكائرمن أمتي) في ميزان الإسلام.

جاءت هذه الرواية في كتب الحديث منسوبة إلى أنس بن مالك، وجابر بن عبدالله، وابن عباس، وعبد الله بن عمر، وأبي الدرداء، وأم سلمة، وأبي موسى الأشعري، وأسماء بنت عميس سينهم.

فهذه الرواية التي جاء فيها: (شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي) أخرجها الحاكم، والترمذي، والبيهقي، وابن حبان، والحارث، وأبو يعلى، والبخاري في التاريخ الكبير، والطيالسي، والشهاب، وأبو داود، والإمام أحمد، والطبراني، وعبدالله بن محمد بن جعفر بن حيان، وابن ماجة، والبغدادي، حسب ما سيأتي تفصيله. وذكر هذه الرواية واحتج بها الطبري ٢٠، والقرطبي ٢٠، وابن كثير ٢٠، والنسفي ٢٠، والشوكاني ١٠، والرازي ٢٠، والسيوطي ٢٠، والبروسوي ٢٠، وابن تيمية ٢٠، وابن القيم ٢٠، وابن حجر ٢٠، والمبار كفوري ٢٠، والعظيم أبادي ٢٠، وعلى القاري ٥٠، والحيدري ٢٠ وغيرهم.

#### الله رواية منسوبة إلى الصحابي أنس بن مالك المحابي أنس بن مالك

جاءت هذه الرواية منسوبة إلى الصحابي أنس بن مالك من طريق « معمر عن ثابت « عند الحاكم د، والترمذي د، وابن حبان د.

هذه الطريق لهذه الرواية ضعيفة بسبب رواية معمر بن راشد عن ثابت البناني، فقد قال ابن حجر: « ... قال ابن أبي خيثمة: سمعت يحيى بن معين يقول: إذا حدثك معمر عن العراقيين فخالفه إلا عن الزهري وابن طاوس فإن حديثه عنهما مستقيم فأما أهل الكوفة وأهل البصرة فلا وما عمل في حديث الأعمش شيئاً. وقال يحيى: وحديث معمر عن ثابت وعاصم بن أبي النجود وهشام بن عروة وهذا الضرب مضطرب كثير الأوهام» " .

- وجاءت هذه الرواية عن أنس بن مالك من طريق يزيد الرقاشي عند الحارث<sup>٥</sup>، وأبي يعلى ٥٠.
   قال ابن حجر: « يزيد بن أبان الرقاشي، أبو عمرو البصري ... ضعيف» ٥٠.
- وجاءت هذه الرواية منسوبة إلى أنس من طريق محمد بن عبيد الله العصري عند الطبراني في الأوسط ٢٠٠٠ والبخاري ٢٠٠ في ( التاريخ الكبير )، وأبي يعلى ٢٠٠٠.

#### محمد بن عبيد الله العصري

قال ابن حجر: « قال ابنُ حِبّان: لا يجوز الاحتجاج به، ولا الاعتبار بما يرويه، إلا عند الوفاق» ٢٠. وقال ابن أبي حاتم: « ... سُمعت أبا زرعة وسئل عن محمد بن ثابت العصري فقال: ليس بقوي، حدثنا عبد الرحمن قال: سألت أبي عن محمد بن ثابت العصري فقال: هو بصري يكتب حديثه وليس بقوي» ٢٠.

وجاءت هذه الرواية منسوبة إلى أنس بن مالك من طريق الحكم أبي عثمان عند الطيالسي<sup>10</sup>.
 الحكم أبو عثمان هو الحكم بن عطية العيشي، قال عنه ابن حجر في التقريب: « صدوق له أوهام»<sup>11</sup>.
 وقال في التهذيب: « ... قال أحمد: كان عندي صالح الحديث، حتى وجدت له حديثاً أخطأ فيه. وقال المروذي، عن أحمد: حدث بمناكير، كأنه ضعفه...»<sup>11</sup>.

# سطال الحق เขาก็ของเกิดของก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเลาก็เกิดเล

وجاءت هذه الرواية أيضاً عند الحاكم ١٠ من طريق « ... عمر بن سعيد الأبح عن سعيد بن أبي عروبة ،
 عن قتادة ، عن أنس بن مالك ... »

هذه الرواية ضعيفة وذلك لورودها من قبل عمر (بن حماد١٩) بن سعيد الأبح .

قال ابن حجر: «عن سعيد بن أبي عروبة. قال ابن حبّان: كان ممن يخطى، كثيراً، حتى استحق الترك. وقال ابن عدى: منكرُ الحديث. ... قال البخاري: منكر الحديث "٧٠.

وجاءت هذه الرواية منسوبة إلى أنس بن مالك من طريق أبي جناب وزياد النميري عند أبي يعلى ٧٠،
 والشهاب ٧٠، والإمام البخاري في التاريخ الكبير ٧٠.

#### أبو جناب هو يحيى بن أبي حية الكلبي الكوفي

قال ابن حجر: «قال ابن سعد: كان ضعيفا في الحديث ... وقال البخاري وأبو حاتم: كان يحيى القطان يضعفه ... وقال عبد الله بن أحمد عن أبيه: أحاديثه مناكير ... وقال عبد الله الدورقي عن ابن معين: ليس به بأس، إلا أنه كان يدلس ... »٧٠.

#### وأما زياد بن عبد الله النميري

فقد قال عنه ابن حجر: « ... قال أبو حاتم: يكتب حديثه، ولا يحتج به. وقال الآجري: سألت أبا داود عنه فضعفه ... وذكره ابن حبان في الضعفاء أيضاً، وقال: منكر الحديث، يروي عن أنس أشياء لا تشبه حديث الثقات، تركه ابن معين» ٢٠.

وجاءت هذه الرواية أيضاً من طريق « بسطام بن حريث عن أشعث الحداني عن أنس » عند أبي داو د ٢٠٠٥ والحاكم ٢٧٠ والبيهقي ٢٠٠ والإمام أحمد ٢٠٠٥ والشهاب ٨٠٠ والإمام البخاري في التاريخ الكبير ٨٠٠.

اختلف علماء الجرح والتعديل في أشعث الحداني فقد قال ابن حجر في فتح الباري: « مختلف فيه ٣٠٠.

وقال بدر الدين العيني: « ... واختلف فيه، فقال الدارقطني: يعتبر به، ووثقه النسائي وليس له في البخاري إلا هذا الموضع تعليقا ومتابعة »٢٠.

وأما بسطام بن حريث فقد قال عنه الذهبي: « مجهول الحال »٠٩.

من هذا فلا يصح الاعتماد على هذه الرواية التي جاءت من طريق مجهول الحال وشخص اختلف فيه علماء الجرح.

وجاءت هذه الرواية منسوبة إلى أنس بن مالك من طريق عروة بن مروان العرقي ^^ عند الطبراني ١٠٠، ٧٠٠ وعبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان ٨٠.

#### عروة بن مروان العرقي

قال ابن حجر: «... وقال الدارقطني: كان أمياً، ليس بالقوي في الحديث ...، ٩٩٠.

وجاءت هذه الرواية منسوبة إلى أنس من طريق روح بن المسيب أبي رجاء الكلبي عند الطبراني ٩٠٠ .١٠.

#### روح بن المسيب أبو رجاء الكلبي،

قال ابن حجر: « ... قال ابن عدي: أحاديثه غير محفوظة. وقال ابن مَعين: صويلح. وقال ابن حبّان: يروي الموضوعات عن الثِّقات، لا تحل الرواية عنه ... وقال أبو حَاتِم الرّازيّ: هُو صالح، ليس بالقويّ ... »1.

### % رواية منسوبة إلى الصحابي جابر بن عبد الله

وقد نسبت هذه الرواية إلى الصحابي جابر بن عبد الله من طريق عمرو بن أبي سلمة وزهير بن محمد
 كما جاء ذلك عند الحاكم ١٠، و ابن حبان ١٠٠.

#### عمرو بن أبي سلمة التنيسي أبو حفص الدمشقي

قال ابن حجر °1: »... قال إسحاق بن منصور عن ابن معين: ضعيف، وقال أبو حاتم: يكتب حديثه ولا يحتج به، وقال العقيلي: في حديثه وهم ... وقال الساجي: ضعيف، وقال أحمد: روى عن زهير أحاديث بواطيل ... ».

### زهيربن محمد التميمي، أبو المنذر الخراساني المروزي لم يسلم من التضعيف.

فقد قال ابن حجر: »... قال البخاري: ما روى عنه أهل الشام فإنه مناكير، وما روى عنه أهل البصرة فإنه صحيح. وقال الأثرم عن أحمد في رواية الشاميين عن زهير: يروون عنه مناكير ... وقال النسائي: ضعيف. وقال في موضع آخر: ليس به بأس، وعند عمرو بن أبي سلمة - يعني التنيسي - عنه مناكير ... وقال الحاكم أبو أحمد: في حديثه بعض المناكير ... «٢٠٠.

وقد روى عنه هنا عمرو بن أبي سلمة وهو شامي دمشقي، فروايته عنه بها المناكير كما قال الإمام البخاري.

 وجاءت هذه الرواية أيضاً من طريق «الوليد بن مسلم عن زهير بن محمد العنبري عن جعفر بن محمد عن أبيه عن جابر » عند الحاكم ٩٠٠.

#### هذه الرواية ضعيفة لورودها من طريق **الوليد بن مسلم** بالعنعنة وهو مدلس تدليس التسوية^٩.

قال أبو الفداء عبد الله القاضي محقق (كتاب الضعفاء والمتروكين) لابن الجوزي: «... والوليد كان ثقة إلا أنه كان كثير التدليس فإذا (قال: ٩٠) حدثنا أخبرنا، أنبأنا فروايته صحيحة وإذا قال: قال، عن، حدث، أخبر فلا تقبل روايته ».....

- وجاءت هذه الرواية عند ابن ماجة ١٠١ من طريق (... الوليد بن مسلم ثنا زهير بن محمد عن جعفر بن محمد عن أبيه عن جابر ... »، وهذا السند فيه الوليد بن مسلم الدمشقي المدلس تدليس التسوية وزهير بن محمد صاحب المناكير كما تبين.
- وجاءت هذه الرواية منسوبة إلى جابر بن عبد الله من طريق محمد بن ثابت عند الترمذي ١٠٢، والحاكم ١٠٠، والطيالسي ١٠٠.

قال ابن حجر: « محمد بن ثابت بن أسلم البناني، البصري، ضعيف » ١٠٠٠.

#### السحابي ابن عباس السحابي ابن عباس الله الله عباس

 وجاءت هذه الرواية منسوبة إلى الصحابي ابن عباس من طريق ابن جريج بالعنعنة وعطاء بن السائب عند الطبراني في المعجم الكبير ' ' ' ، و المعجم الأوسط ' ' '

#### فابن جريج هو؛ عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج المكي

« فقيه الحجاز مشهور بالعلم والثبت، كثير الحديث، وصفه النسائي وغيره بالتدليس. قال الدارقطني: شر التدليس تدليس ابن جريج فإنه قبيح التدليس لا يدلس إلا فيما سمعه من مجروح»^١٠٨.

وأما عطاء فهو: ابن السائب بن مالك الثقفي أبو السائب.

# عِيَاكِ (لحق مِنْ الْأَنْ مِنْ فَالْأَنْ مِنْ فَالْمُوالِقِينِ فَالْأَنْ مِنْ فَالْمُولِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُولِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فِي الْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِيلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فِي الْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فِي الْمُؤْلِينِ فِي الْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِي فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمِنْ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فِي فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فِي الْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِي فَالْمُؤْلِينِي فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِي فَالْمُؤْلِينِ فِي فَالْمُؤْلِينِي فَالْمُؤْلِينِي فَالْمُؤْلِينِي فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِينِي فَالْمُؤْلِينِ فَالْمُؤْلِيلِي ف

قال ابن حجر: «... قال أبو طالب عن أحمد: من سمع منه قديما فسماعه صحيح، ومن سمع منه حديثا لم يكن بشيء سمع منه قديما سفيان وشعبة ... وقال أبو حاتم: كان محله الصدق قبل أن يختلط صالح مستقيم الحديث ثم بآخره تغير حفظه، في حفظه تخاليط كثيرة ...وقال عبد الحق: سماع ابن جريج منه بعد الاختلاط ... "١٠٠د.

• وجاءت رواية أخرى عند الإمام الطبري منسوبة إلى الصحابي ابن عباس

قال الإمام الطبري: « حدثني الـمثنى، قال: ثنا عبد الله بن صالح، قال: ثني معاوية بن صالح، عن علميّ بن أبني طلحة، عن ابن عبـاس، قوله: ﴿ وَلَيْسَتْ التَّوْيَةُ للَّذِينَ يَغْمَلُونَ السَّيِّنَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمْ الْمُوتُ قَالَ إِنِّي تَبْتُ الآنَ وَلا الَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَارٌ ﴾ فأنزلَ الله تبـارك وتعالى بعَد ذلك: ﴿ إِنَّ اللهُ لا يَغْفُرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهَ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلكَ لَمْ يَشَاءُ ﴾ فحرّم الله تعالى الـمغفرة على من مات وهو كافر، وأرجأ أهل التوحيد إلَى مشيئته، فلم يؤيسهم من الـمغفرة»

أخرج هذه الرواية الإمام الطبري ٧٠٠.

وذكرها واحتج بها السيوطي ١١١، والشوكاني ١١١، وابن الجوزي ١١٠.

هذه الرواية المنسوبة إلى ابن عباس ضعيفة لورودها من قبَل علي بن أبي طلحة الهاشمي، ومعاوية بن صالح الحضرمي، وعبد الله بن صالح الجهني.

#### علي بن أبي طلحة الهاشمي

قال ابن حجر ۱٬۰۰ « قال الميموني عن أحمد: له أشياء منكرات، وهو من أهل حمص ... وقال دحيم : لم يسمع التفسير من ابن عباس ... ».

#### ومعاوية بن صالح الحضرمي

فقد اختصر ابن حجر القول فيه بقوله : « صدوق له أوهام »١١٠.

وأما عبد الله بن صالح بن محمد الجهني، فقد قال عنه ابن حجر: « صدوق كثير الغلط ثبت في كتابه وكانت في غفلة "١٠١.

#### الدرداء السوبة إلى الصحابي أبي الدرداء

و جاءت هذه الرواية عند البغدادي ١١٧ منسوبة إلى أبي الدرداء من طريق محمد بن سنان الشيزري صاحب المناكير ١١٨، والحسن بن عبد الرحمن بن زريق وإبراهيم بن حيان بن طلحة اللذين لم أجد من ذكرهما في كتب التراجم التي بين يدي.

#### السحابية أم سلمة الى الصحابية أم سلمة

وجاءت هذه الرواية عند اللالكائي ١١٠ منسوبة إلى أم سلمة من طريق عمرو بن مخرم أبي قتادة الذي
يروي البواطيل ٢٠٠ وقد قال ابن عدي بعد أن ذكر هذه الرواية: « وهذا عن ابن عيينة عن يونس بن عبيد
باطل لا يرويه إلا عمرو بن مخرم هذا، وهذا الإسناد الثاني أيضاً، وبهذا الحديث غير محفوظ أيضاً ١٠٠٠.

## \* رواية منسوبة إلى الصحابي أبي موسى الأشعري

وقد نسبت هذه الرواية إلى الصحابي أبي موسى الأشعري عند ابن ماجة٢٢ من طريق أبي بدر

## معام الكورون معام الكورون

#### شجاع بن الوليد بن قيس السكوني.

قال ابن حجر في التقريب: « صدوق ورع، له أوهام »١٠٢.

وقال في التهذيب: « ... قال وكيع سمعت سفيان يقول: ليس بالكوفة أعبد منه ... وقال أحمد بن حنبل كنت مع يحيى بن معين فلقي أبا بدر فقال له: اتق الله يا شيخ، وانظر هذه الأحاديث، لا يكون ابنك يعطيك. قال أبو عبد الله فاستحييت وتنحيت ناحية. وقال المروزي: فقلت لأحمد ثقة هو؟ قال: أرجو أن يكون صدوقا ... وقال أبو حاتم: عبد الله بن بكر السهمي أحب إلي منه وهو شيخ ليس بالمتين لا يحتج بحديثه. وقال مطين: ... كان ورعا، كثير الصلاة ... وقال أبو زرعة: لا بأس به ... وقال أبو حاتم: ... شجاع لين الحديث... وقال أبو حاتم: ...

فأبو بدر وإن كان ثقة ولا بأس به في نفسه، إلا أنه لين في الحديث ولا يحتج بروايته.

#### السحابي ابن عمر السحابي ابن عمر الله السحابي الله عمر

• وجاءت هذه الرواية أيضاً عند أبي يعلى "١٥، والطبراني في الأوسط ١٦، وابن عبد البر ١٢، والبزار ١٢، والبار والبيقي ١٠، وابن أبي عاصم ١٠، واللالكائي ١٠، منسوبة إلى الصحابي ابن عمر، وهي لا حجة فيها لورودها من قبل حرب بن سريج المنقري.

## حَرْبُ بنُ سُرَيْج بن المُنذر المنْقَري، أبو سُفْيَان البَصْري البَزّار

قال ابن حجر: «قال أبو الوليد الطيالسي: كان جارنا، لم يكن به بأس، ولم أسمع منه. وقال أحمد: ليس به بأس، وقال ابن معين: ثقة. وقال أبو حاتم: ينكر عن الثقات، ليس بقوي. وقال ابن عدي: ليس بكثير المحديث، وكل حديثه غريب وأفراد، وأرجو أنه لا بأس به ... وقال البخاري: فيه نظر. وقال ابن حبان: يخطى، كثيراً حتى خرج عن حدّ الاحتجاج به إذا انفرد. وقال الدارقطني: صالح ٢٠٠٠.

وقال ابن حجر عنه في التقريب: « صدوق يخطيء »٢٢٠

وقال ابن عدي: « ولحرب بن سريج أحاديث غير ما ذكرت وليس هو بكثير الحديث وكأن حديثه غرائب و الله الله و الله عنه عرائب و إله الله الله بالس به ١٠٤٠.

من أقوال علماء الجرح والتعديل ندرك أن حرب بن سريج ليس بقوي ويخطئ في الرواية وإن كان في نفسه صالحاً لا بأس به.

• وجاء عند الطبري°۲۲ رواية أخرى منسوبة إلى الصحابي ابن عمر.

قالِ الإمام الطبري: «حدثني محمد بن خلف العسقلاني، قال: ثنا آدم، قال: ثنا الهيثم بن حماد، قال: ثنا المهيثم بن حماد، قال: ثنا بكر بن عبد الله المزني، عن ابن عمر، قال: كنا معشر أصحاب النبيّ صلى الله عليه وسليم لا نشكٌ في قاتل النفس، وأكل مال البينيم، وشاهد الزور، وقاطع الرحم، حتى نزلت هذه الآية: ﴿ إِنَّ اللهُ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكُ بِهُ وَيَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكُ بِهُ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمْ يَشَاءُ ﴿ فَامْسَكُنَا عَنِ الشّهادة» .

وذكر هذه الرواية واحتج بها السيوطي ١٣٠، والرازي ١٣٧، والسمر قندي ١٣٨، والخازن ١٣٩، وابن كثير ١٠٠. هذه الرواية ضعيفة لورودها من قبل الهيئم بن حماد المجهول، فقد قال عنه الإمام الذهبي: « لا يعرف ١٤١٠.

وجاء عند ابن أبي حاتم ۱۲۲ رواية أخرى منسوبة إلى ابن عمر، وهي لا حجة فيها لورودها من قبل

# مِيطَالِمُ (لحَى مِنْ ٱلْأَرْسِينَ ٱللَّرْسِينَ ٱللَّهِ مِنْ ٱللَّهِ مِنْ ٱللَّهِ مِنْ ٱللَّهِ مِنْ ٱللَّمِينَ اللَّهِ مِنْ ٱللَّهِ مِنْ ٱللَّهِ مِنْ ٱللَّهِ مِنْ ٱللَّرْسِينَ ٱللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْأَلِيمِينَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْعِلْمُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الْعِلَالِي لِلْمِنْ اللَّلْمِينَ اللْعِلْمُ اللْعِلْمِ لِلْمِنْ الْعِلْمُ لِلْمُعِلَّ الْعِلْم

#### صالح بن بشيربن وادع أبي بشر المري.

قال الحافظ ابن حجر: « ... قال عبد الله بن علي بن المديني: ضعفه أبي جدا. وقال محمد ابن عثمان بن أبي ثابت عن علي: ليس بشيء ضعيف ضعيف. وقال عمرو بن علي: ضعيف الحديث، يحدث بأحاديث مناكير عن قوم ثقات ... وقال البخاري منكر الحديث ... وقال النسائي ضعيف الحديث له أحاديث مناكير ... وقال أبو أحمد الحاكم ليس بالقوي عندهم ... وقال الدارقطني ضعيف "<sup>11</sup>

- وجاء عند الإمام الطبري<sup>۱۱۱</sup> رواية أخرى منسوبة إلى ابن عمر وهي ضعيفة لورودها من قبل عمرو
   بن أبي سلمة التنيسي أبي حفص الدمشقي<sup>۱۱</sup>
- وجاءت رواية أخرى في كتب التفسير ١٤٦ منسوبة إلى الصحابي ابن عمر وهي ضعيفة وذلك بسبب
   ورودها من قبل المسيب بن شريك أبي سعيد التميمي الشقري الكوية.

قال الذهبي: « قال يحيى: ليس بشيء. وقال أحمد: ترك الناس حديثه. وقال البخاري: سكتوا عنه. وقال مسلم وجماعة: متروك. وقال الدارقطني: ضعيف» ١٤٧٠.

#### % رواية منسوبة إلى الصحابية أسماء بنت عميس

• وجاء عند ابن عبد البر رواية أخرى منسوبة إلى الصحابية أسماء بنت عميس١٤٨.

وتلك الرواية ضعيفة بسبب وجود حفص بن عمر بن ميمون في سندها. فقد قال ابن حجر عنه في التقريب: « ضعيف ١٤٠٨.

# أقوال حول الرواية التي فيها (شفاعتي لأهل الكبائرمن أمتي)

قال (صاحب عون المعبود): « (لأهل الكبائر من أمتي) أي الذين استوجبوا النار بذنوبهم الكبائر فلا يدخلون بها النار، وأخرج بها من أدخلته كبائر ذنوبه النار ممن قال لا إله إلا الله محمد رسول الله. كذا في السراج المنيم » ١٠٠٠.

# فن قراء اتناحول هذه الرواية يظهرالآتي: \_

أولاً ، من كل ما سبق ذكره يتبين لنا عدم ثبوت أي طريق من طرق هذه الرواية، وقد سجل هذه الحقيقة ابن كثير حيث قال: « وقد روى ابن مردويه من طرق عن أنس وعن جابر مرفوعاً «شفاعتي الأهل الكبائر من أمتي »، ولكن في إسناده من جميع طرقه ضعف، إلا ما رواه عبد الرزاق: أخبرنا معمر عن ثابت، عن أنس، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «شفاعتي الأهل الكبائر من أمتي» فإنه إسناد صحيح على شرط الشيخين. وفي الصحيح شاهد لمعناه وهو قوله صلى الله عليه وسلم بعد ذكر الشفاعة «أثرونها للمؤمنين المتقين ؟ لا ولكنها للخاطين المتافي ألماؤمنين المتقين ؟ لا ولكنها للخاطين المتافي "١٠٥.

الطريق التي أشار إلى صحتها ابن كثير – والتي جاءت من طريق « معمر عن ثابت « – ضعيفة كما تبين ٢٠٠٠. وأما الرواية التي فيها: « «أترونها للمؤمنين المتقين ؟ لا ولكنها للخاطئين المتلوثين»، فهي ضعيفة ٢٠٠ فلا يصح نسبتها إلى الرسول عَيْلِيَّةُ، والحمد لله رب العالمين.

# and the wasternational temperation of the continue of the cont

**ثانياً.** أما إخراج من أدخلته كبائر ذنوبه النار من النار، فهي فكرة ضعيفة مبنية على روايات أسقطها منهاج الأمة الإسلامية. كما سيتبين في هذا البحث إن شاء الله رب العالمين.

**ثاثاً:** قال الحاكم بعد أن ذكر هذه الرواية: « فإن هذه الشفاعة فيها قمع المبتدعة المفرقة بين الشفاعة لأهل الصغائر والكبائر. وله شاهد بهذا اللفظ عن قتادة، وأشعث بن جابر الحداني » ١٠٠٠.

لقد تبين ضعف جميع الطرق التي حملت لنا هذه الرواية، فمن التحامل على منهج الأمة العادل وصف المتمسكين والمطبقين لقواعد العلوم الإسلامية بالابتداع في الدين .

رابعاً: قال الإمام الرازي بعد أن ذكر الرواية التي فيها (شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي): «واعلم أن الإنصاف أنه لا يمكن التمسك في مثل هذه المسألة بهذا الخبر وحده، ولكن بمجموع الأخبار الواردة في باب الشفاعة » "١٠٠.

فمجموع الأخبار التي سجلتها الكتب حول الشفاعة لأهل الكبائر والتي أشار إليها الإمام الرازي هنا لا تُتبت معتقدا وذلك لضعف طرقها ولتناقض مدلولاتها مع العقيدة الإسلامية المبنية على ظواهر الآيات والصحيح الثابت من سنة الرسول ﷺ، كما سيتبن في هذا البحث إن شاء الله تعالى.

خامساً: كون أصحاب الكبائر قد لا يدخلون النار فكرة لا أساس لها، وقد أقر ابن القيم بهذه الحقيقة حيث قال: « ويبقى نوعان يذكرهما كثير من الناس: أحدهما: في قوم استوجبوا النار فيشفع فيهم أن لا يدخلوها. وهذا النوع لم أقف إلى الآن على حديث يدل عليه. وأكثر الأحاديث صريحة في أن الشفاعة في أهل التوحيد من أرباب الكبائر إنما تكون بعد دخولهم النار، وأما أن يشفع فيهم قبل الدخول، فلا يدخلون. فلم أظفر فيه بنص »١٠٠.

وهذا القول الذي ذكره ابن القيم هنا فيه تصويب لقول الشيخ القرضاوي الذي بالغ في ذكر الشفاعة للمذنبين من غير ذكر البي دليل يصح الاعتماد عليه، حيث قال فضيلة الشيخ القرضاوي: «ليست الشفاعة كلها فيمن دخل النار مدة ثم أخرج منها، بل جل الشفاعة فيمن استحقوا أن يدخلوا النار فترة من الزمن، ثم شَفّع الله فيم الشافعين المقبولين، فقبل الله شفاعتهم، ونجوا من دخول النار.

فماذا يقول الدكتور ٢٠٠ في هؤلاء، وهم لا تنطبق عليهم الآيات التي ذكرها؟ »^٠٠.

وقال فضيلته أيضاً: « والشفاعة الأخرى الثابتة بنصوص القرآن والحديث، هي الشفاعة للمذنبين، والمراد بالمذنبين: هم أهل الكبائر، سواء كانت هذه الكبائر فعل محظور كأكل الربا، وشرب الخمر، والزني أم ترك مأمور، مثل ترك الصلاة، ومنع الزكاة، والإفطار بلا عذر في شهر رمضان "١٥٩.

كنا نتمنى من فضيلة الشيخ الدكتور يوسف القرضاوي ذكر الآيات الكريمة والروايات الصحيحة المستفيضة - حسب قوله- والتي تثبت أقواله هذه والتي لم يظفر فيها بنص العلامة ابن القيم. والروايات ١٦٠ التي ذكرها الشيخ القرضاوي لا دليل فيها وذلك لضعفها أو عدم صراحتها في موضوع الشفاعة للمذنبين والعصاة وإن قال هو «بقوة ثبوتها، ووضوح دلالتها، واستفاضتها عند علماء الأمة ١٦٠٠.

ولعمر الحق فإن قول الشيخ القرضاوي حول الشفاعة الذي ذكره هنا ينقضه قوله الذي سطره في كتاب (التوبة إلى الله) في حق أحد من أصحاب الكبائر، حيث قال هناك: « فانظر إلى هذا الوعيد الهائل البالغ لهولاء الكاتمين، الذي يتضمن العذاب المادي: ﴿ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلاَّ النَّارَ ﴾، والعذاب المعنوي: ﴿ لاَ يُكَلِّمُهُمُ اللهِ يَوْمَ الْقِيَامَةَ وَلا يُزَكِّهِمْ ﴾ والخسران في صفقتهم، فقد َ ﴿ أَشْتَرُوا الضَّلاَلَةَ بِالْهُدَى وَالْعَذَابَ بِالنَّغْفَرَة ﴾، وما ذلك إلا لانهم مَن كَتَم شَهادةً عنده

# عَلَّهُ لِلْحَى مِنْ الْأَرْسِ فِي أَلْوَسِ فِي أَلْوَسِ فِي أَلْوَسِ فِي أَلْوَسِ فِي الْفَرِي فِي أَلْوَسِ فَالْوَسِ فَالْوَالِي فَالْوَالِي فَالْوَالِي فَالْوَالِي فَالْوَالِي فَالْوَسِ فَالْوَسِ فَالْوَالِي فَالْمِنْ فَالْمِي فَالْمُوالِقِي فَالْوَالِي فَالْمُوالِقِي فَالْوَالِي فَالْمِي فَالْمُوالِقِي فَالْمُوالِقِي فَالْمُوالْمُ الْمُعِلِ

مَن أَجَلُ هذا كانت التوبة ٢٦ مطلوبة طلباً مؤكداً من هؤلاء حتى ينجوا من هذا العذاب، ومن لعنة الله ولعنة اللاعنين، يقول سيحانه ﴿ إِنّ الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيّنَاتِ وَالْهُدَى مِن بَعْدِ مَا بَيّنَاهُ لِلنّاسِ في الْكَتَابِ أُولَـٰئِكَ يَلعَنُهُمُ اللهِ وَيُلْعَنُهُمُ اللّاعِنُونَ [ إِلاّ الّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيْنُواْ فَأُولَـٰئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمُ وَأَنَا التّوّابُ الرّحيمُ ﴾ ( البقرة ٢٠٥-١٠٠ )

فاشترط في قبول توبتهم: أن يصلحوا ما أفسدوه، ويبينوا ما كتموه.

وإذا كان هذا جرم من كتم الحق، فما بالكم بجرم من ( شوه الحق ) وحاول أن يجعله في صورة الباطل، ليصد الناس عنه، ويزين لهم ضده، بلسانه أو بقلمه؟

لا ريب أن جرمه أعظم، وذنبه أشد خطراً، وهو ما يقع فيه كثير من الكاتبين والمؤلفين والصحفيين والإذاعيين. والفنانين والخطباء، وأمثالهم ممن يصنعون عقول الناس، وميولهم واتجاهاتهم.

ولا تصح توبة هؤلاء بمجرد الندم والعزم، بل لا بد أن (يصلحوا ويبينوا)، لقد أفسدوا كثيراً من العقول والضمائر، وضللوا كثيراً من الناس، فعليهم أن يزيلوا أسباب هذا الإفساد من كتب أو أشرطة أو (أفلام) ما استطاعوا إلى ذلك سبيلاً، فإن لم يستطيعوا بر ثوا منها علانية في الصحف وغيرها من وسائل الإعلام الممكنة، وعليهم أن يبينوا بوضوح: موقفهم الجديد ورجوعهم عما كانوا عليه من قبل، في شجاعة ويقين ١٦٢، فمن متطلبات المنهج الوقوف أمام أصحاب الكبائر بفكر واحد لا يتغير مع امتداد الزمن وتباين المواقف والمناسبات. فهؤلاء الذين يكتمون الحق ويشوهونه حالهم هو حال من سعى في أرض الله فساداً من أصحاب الكبائر الأخرى، فلماذا إذاً لا يعرض الشيخ القرضاوي عليهم الشفاعة وقد عرضها على غيرهم من العصاة بدخول الجنة قبل العذاب أو بعده؟.

وهذا التبائن في الآراء - حتى ولو من كاتب واحد - منشؤه التمسك بالمنهج تارة وعدم الرجوع إليه تارة أخرى. فكلما طبق أي كاتب المنهج المستقيم وصل إلى الحقيقة التي ذكرها الشيخ القرضاوي في جزاء الكاتمين للحق، وكلما ثقلت كفة الانتماءات المذهبية عند أي كاتب وصل إلى اعتماد روايات لا وزن لها في ميزان الأمة كما هو الحال في قضية الشفاعة لأهل الكبائر.

وكنا نتمنى من الدكتور القرضاوي أن يجعل قوله الذي سطره في كتاب (التوبة إلى الله) منهجاً ينطلق به في جميع كتبه، حيث قال هناك: «ولقد كان عمدتي ومرجعي الأول: كتاب الله، وسنة رسوله عَيَاتُه، ثم ما جاء عن سلف الأمة. وقد اجتهدت ألا أعتمد على حديث ضعيف في حكم أو توجيه، وأن أبين من أخرج الحديث ودرجته باختصار، فما لم يكن صحيحاً ولا حسناً لا آخذ به، ولو كان في الترغيب والترهيب، وإذا ذكرته فللاستئناس لا غير، أو أكون ناقلاً له عن غيري، مبيناً ضعفه غالباً "١٥٠.

ومن المؤكد حقاً أن الشيخ القرضاوي لم يجهد نفسه في تتبع الروايات الواردة في الشفاعة لأهل الكبائر ، بل أخذ بروايات ضعيفة لا وزن لها في ميزان الأمة العادل، وبروايات ليست نصاً في الشفاعة للمذنبين. ولو طبق الدكتور القرضاوي المنهاج الذي أشار إليه في كتابه ( التوبة إلى الله ) على روايات الشفاعة لأهل

ونو طبق الدكتور الفرصاوي المنهاج الذي اشار إليه في فتابه ( التوبة إلى الله ) على روايات الشفاعة لاهل الكبائر لوصل – بإذن الله تعالى – إلى يقين لا يخالطه شك أنه لا شفاعة لمن انتقل إلى الدار الآخرة بذبوب لم تمحها توبة نصوح مقبولة عند الله تعالى.

وكنا نتمنى من الشيخ الدكتور القرضاوي أن يتذكر قوله الذي سطره في صفحة أخرى من صفحات موالفاته حيث قال: « ألا ما أحوج الناس إلى نذير يصرخ فيهم: أن أفيقوا من سكرتكم، وانتبهوا من رقدتكم، وثوبوا إلى

## 

رشدكم، وتوبوا إلى ربكم، قبل أن يأتي يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون، إلا من أتي الله بقلب سليم ١٦٠٠.

فأين صرخات الدكتور القرضاوي التي يحتاجها أكلة الربي والزناة وأهل الخمور لكي يفيقوا من سكرتهم ؟!. أم أنه يرى أن أصحاب هذه الكبائر لا ينبغي تعكير صفو حياتهم بصرخات المنقذين وبأيدي المسعفين؟!.

أو لماذا يريد أن يصرخ فيهم وهو يرى لجلهم الشفاعة والسلامة من العذاب قبل الدخول في النار؟!.

ونحن نسأل فضيلة الشيخ الدكتور القرضاوي - حفظه الله تعالى - عن فائدة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إذا كان جل أصحاب الكبائر سيدخلون الجنة من غير عذاب في النار؟.

أليس قوله حول الشفاعة لأهل الكبائر خلل كبير ينبغي له ولعلماء المسلمين رده بجهد لا يكل ولا يمل؟، كيف لا وهو القائل: « وأمتنا اليوم – إلا من رحم ربك – لا تأمر بالمعروف، ولا تنهى عن المنكر، بل فقدت حسها وميزانها، فرأت المعروف منكراً، والمنكر معروفاً، بل بات فيها من يأمر بالمنكر وينهى عن المعروف، وغشيتها فتنة تذر الحليم حيران »٢٠٪.

نعم لقد فقدت أمة الإسلام في هذا العصر حسها، وصار ميزانها جائراً وظالمًا حينما راجت في الأوساط فكرة الشفاعة لأهل الكبائر.

فمن ذا الذي سيترك المعاصى إذا كان مصيره الجنة مع التائبين؟!!.

وفكرة (الشفاعة لأهل الكبائر) خلل كبير، وأثرها في حياة الناس ظاهر وقد بينه الشيخ القرضاوي بقوله:» الخلل في كل منا، حيث يؤمن بالله ولا يطيع أمره. ويحب رسول الله ولا يتبع نهجه، ويريد الجنة ولا يسعى لها سعيها. ويخاف النار ويسلك سبيل أهلها، ويفخر بالانتساب إلى الإسلام ولا يعمل لنصرته»^١٦.

وما بحثي هذا إلا استجابة لما دعا إليه فضيلة الشيخ القرضاوي لأفراد هذه الأمة للتعمق في فهم عقيدتهم من خلال القراءة والفهم والتطبيق حيث قال فضيلته في مواضع عديدة:-

- « والعجب من أمة أول آية نزلت في كتابها: ﴿ اقْرَأ ﴾ لا تحسن أن تقرأ، وإذا قرأت لا تحسن أن تفهم،
   وإذا فهمت لا تحسن أن تعمل، وإذا عملت لا تحسن أن تستمر!! ١٦٠٨.
- ( وينبغي للحركة الإسلامية أن تقف بين الحين والحين مع نفسها للتقويم والمراجعة، وأن تشجع أبناءها على تقديم النصح وإن كان مراً، والنقد وإن كان موجعاً، كما كان عمر من الله المراً أهدى إلى عيوب نفسى ) "٧٠٠.
- « ولكني أوافق كل الموافقة أن يكون لأهل الفكر حقهم في الاجتهاد، وهم مأجورون عليه، أصابوا
   أم أخطأوا وأنكر كل الإنكار مصادرة حقهم في حرية الرأي. كما أنكر الاتهام والتشنيع لمجرد إبداء
   رأي مخالف للمعهود. فرب رأي يرفض اليوم من الأكثرية، يغدو هو الرأي المقبول والسائد بعد مدة
   من الذمان ٧٠٠.
- « والقضية خليقة أن تفرد بالعناية، وأن يمنحها رجال الفكر الإسلامي بعض وقتهم وجهدهم. وأحسب
  أني ممن ساهم فيها من قبل ببعض ما كتبت من كتب ومقالات. ولكن الجهد فيها ينبغي أن يستمر ولا
  يتوقف» ١٧٢.

فعلى رجال الفكر الإسلامي في هذا الوقت وفي كل وقت الالتزام التام بضوابط المناهج عند عرض حقائق هذا الشرع. فالقراءة المنهجية كفيلة بربط أجيال المسلمين بتعاليم دينهم، وربط سعيهم الدنيوي بمصيرهم الأخروي من غير اضطراب في الفكر.

ولله الحمد والمنة فقد سرت على المنهج الذي أشار إليه فضيلة الشيخ القرضاوي فكانت الحصيلة دعوة

# عِطَّاكُمُ الْحُق مِنْ مُنْ تُرْضِينَ فَأَدُّنَ مِنْ فَأَدُّنِ مِنْ فَأَدُونِ مِنْ فَأَدُونِ مِنْ أَكُونِ فَالْعِنْ فَأَدُونِ مِنْ فَأَدُونِ مِنْ فَأَدُونِ مِنْ فَأَدُونِ مِنْ فَأَدُونِ مِنْ فَأَدُونِ مِنْ فَالْمُونِ مِنْ أَدُونِ مِنْ فَأَدُونِ مِنْ فَالْعُونِ مِنْ فَالْعُونِ مِنْ فَالْعُونِ مِنْ فَالْعُونِ مِنْ فَالْعُونِ مِنْ فَالْعُونِ مِنْ فَالْعُلْمُ لِلْعُلِي فَالْعُونِ مِنْ فَالْعُلِمُ مِنْ فَالْعُونِ مِنْ فَالْعُونِ مِنْ فَالْمُونِ مِنْ أَدْتُونِ مِنْ أَدْتُونِ مِنْ أَدْتُونِ مِنْ أَذْتُونِ مِنْ أَدْتُونِ مِنْ أَدُونِ مِنْ أَدْتُونِ مِنْ أَدْتُونِ مِنْ أَدْتُون

إلى التمسك بأهداب هذا الدين، وعدم الركون إلى فكرة (الشفاعة لأهل الكبائر) التي لا أصل لها في شرع الله تعالى.

ومن الأسباب التي جعلت فكرة (الشفاعة لأهل الكبائر) تتبختر في مشيها وانتشارها في أوساط المسلمين عبر القرون هي التي ذكرها الشيخ القرضاوي عند وصفه لحال الأمة الإسلامية، حيث قال: « إن طاقاتنا العقلية معطلة، لأننا نقلد ولا نجتهد، نحاكي ولا نبدع، ننقل ولا نبتكر، نحفظ ولا نفكر. أي نستخدم تفكير غيرنا، ولا نفكر نحن لأنفسنا، سواء أكان ذلك الغير أسلافنا من الماضين، أم غيرنا من الحاضرين) ١٧٢. وقال أيضاً: « ومن آفات الحركة الإسلامية غلبة الناحية العاطفية على الناحية العقلية العلمية ) ١٧٢.

نعم لقد عطلت الطاقات العقلية، وكثر التقليد الأعمى، وغلبت العاطفة على المناهج العلمية فكانت التيجة أن انتشرت روايات الشفاعة لأهل الكبائر كالسرطان في أوساط المجتمعات الإسلامية. فالحل لهذا الخلل العظيم هو تطبيق المناهج الإسلامية، وما أيسره وأسهله وأنجعه وأنفعه من ترياق.

رواية (شفاعتى لأهل الكائرمن أمتى) عذرأهل الفساد

فهذه الرواية على ما فيها من ضعف استعان بمدلولها الفاسد أناس لأجل التمادي في بحبوحة الفساد والإصرار على العيش في وحل الذنوب. وقد تنبه ابن الجوزي إلى الآثار السيئة التي تنشئها هذه الرواية في قلوب العصاة من أفراد هذه الأمة حيث قال في كتاب (تلبيس إبليس) " ( : « ... ومنهم من يقول: الرب كرم والعفو واسع الرجاء من الدين، فيسمون تمنيهم واغترارهم رجاء، وهذا الذي أهلك عامة المذنبين ... ولقد دخلوا على أبي نواس في مرض موته فقالوا له: تب إلى الله عز وجل. فقال: إياي تخوفون، حدثني حماد بن سلمة عن يزيد الرقاشي عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم »لكل نبي شفاعة وإني اختبأت شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي»، أفترى لا أكون منهم.

قال المصنف رحمه الله: وخطأ هذا الرجل من وجهين:

أحدهما: أنه نظر إلى جانب الرحمة ولم ينظر إلى جانب العقاب.

والثاني: أنه نسي أن الرحمة إنما تكون للتائب كما قال عز وجل: ﴿وَإِنِّى لَغَفَّارٌ لَّمَن تَابَ﴾ (طه: ٢٠٠، وقال: ﴿وَرَحْمَتِى وَسَعَتْ كُلَّ شَىء فَسَأَكْتُبُهَا للَّذِينَ يَتَقُونَ﴾ (الأعراف: ٢٠٠)، وهذا التلبيس هو الذي يهلك عامة العوام، وقد كشفناه في ذكر أهل الإباحة ».

وقال ابن الجوزي في مكان آخر من كتابه: « واعلم أن من رجا الرحمة تعرض لأسبابها، فمن أسبابها التوبة من الزلل، كما أنّ من رجا أن يعصد زرع، وقد قال الله عز وجل: ﴿ إِنَّ اللّذِينَ آمَنُوا وَ اللّذِينَ هَاجَرُ وا وَجَاهُدُوا فِي سَبِيلِ اللهُ أُولِكُ يَرْجُونَ رَحْمَةَ الله ﴿ (البقرة: ٢١٠)، يعني أن الرجاء بهَوُلاء يليق، وأما المصرون على الذنوب وهم يرجُونَ الرحمة فرجاؤهم بعيد، وقد قال عليه الصلاة والسلام: «الكيّسُ من دان نفسه وعمل لما بعد الموت، والعاجز من أتبع نفسه هواها وتمنّى على الله الأماني » ١٧٠١.

وقال ابن الجوزي أيضاً في كتاب ( صيد الخاطر ): « وعموم العوام يبارزون بالذنوب اعتماداً على العفو وينسون العقاب. ومنهم من يعتمد: أني من أهل السنة، أو أن لي حسنات قد تنفع، وكل هذا لقوة الجهل. فينبغي للإنسان أن يبالغ في معرفة الدليل ولا يساكن شبهته، ولا يثق بعلم نفسه نسأل الله السلامة من جميع الآفات»٧٠.

وقال ابن الجوزي أيضاً: « وقد انخرط جماعة بمن يتسم بالعلم في سلك المعاصي، لتحصيل أغراضهم

## المستأة أنست فأذن وين فأذن والمجتل

العاجلة فما نفعهم العلم. ورأينا خلقاً من المتزهدين خالفوا لنيل أغراضهم؛ وهذا لأن الدنيا فخ والناس كالعصافير، والعصفور يريد الحبة وينسى الخنق. قد نسبي أكثر الخلق مآلهم؛ ميلاً إلى عاجل لذاتهم، فأقبلوا يسامرون الهوى ولا يلتفتون إلى مشاورة العقل. فلقد باعوا بلذة يسيرة خيراً كثيراً، واستحقوا بشهوات مرذولة عذاباً عظيماً. فإذا نزل بأحدهم الموت قال: ليتني لم أكن، ليتني كنت تراباً، فيقال له ألآن؟»^٧٠.

وقال ابن القيم: « والفرق بين الرجاء والتمني أن الرجاء يكون مع بذل الجهد واستفراغ الطاقة في الإتيان بأسباب الظفر والفوز. والتمني حديث النفس بحصول ذلك مع تعطيل الأسباب الموصلة إليه، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَ جَاهَدُوا في سَبِيلِ الله أُوْلَئكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ الله ﴾ فطوى سبحانه بساط الرجاء إلا عن هؤلاء، وقال المغترون: إن الذين ضيعوا أوامرة وارتكبوا نواهيه واتبعوا ما أسخطه وتجنبوا ما يرضيه، أولئك يرجون رحمته، وليس هذا ببدع من غرور النفس والشيطان لهم ٣٠١٠.

وقال الحيدري: « وبذلك يتضح أنه لا ينبغي للإنسان المؤمن أن يمني نفسه بالعفو والمغفرة والشفاعة ونحوها من غير عمل يرجو به الخلاص والنجاة.

(قيل للإمام جعفر الصادق عليه السلام: إن قوماً يعملون بالمعاصي ويقولون نرجو، فلا يزالون كذلك حتى يأتيهم الموت، فقال: هؤلاء يترجحون في الآماني- أي مالت بهم عن الاستقامة -، ليسوا راجين، إن من رجا شيئاً طلبه، ومن خاف من شيء هرب منه) %١٨٠.

قال السيد عبد الحسين دستغيب: « ... إذن يتضح أن لا خوف لدى الذي لا يفر من المعصية. ويتضح أن الذي لا يسعى ولا يجد في تحصيل أسباب المغفرة ليس آملاً بالرحمة الإلهية، وهذه الجملة التي يقولها أيضاً ( الله كريم ) أجراها الشيطان على لسانه فغره » ١٨٠١.

وقال الدكتور محمد راتب النابلسي: « فأكثر الناس يقول: لا تدقق فالله غفور رحيم، وهذا رجاء أبله ... فالتفاؤل والرجاء دون توبة ودون استقامة تفاؤل أبله أحمق ... ١٨٣.

وقال محمد محمود الصواف: « بعض المذنبين من الناس إن كلمته ناصحاً، أو زاجراً له عن الآثام رد عليك بأن رحمة الله واسعة، ونحن معتمدون على رحمة الله، وكرمه، وعفوه، وإحسانه، ونسي هذا المسكين أنه قد أهمل أمر الله، ونهيه وضيعهما فيما ضيع من أمور دينه، وغفل هذا المسكين من أن الله عز وجل كما أنه واسع المغفرة فهو تبارك وتعالى، شديد العقاب، وأنه لا يرد بأسه عن القوم المجرمين، ومن اعتمد على العفو مع الإصرار على الذب فهو كالمعاند والمكابر.

قال معروف الكرخي: رجاؤك لرحمة من لا تطيعه من الخذلان والحمق.

وقال بعض العلماء: من قطع عضو منك في الدنيا بسرقة ثلاثة دراهم لا تأمن أن تكون عقوبته في الآخرة على نحو هذا.

وقيل للحسن: نراك طويل البكاء، فقال: أخاف أن يطرحني في النار ولا يبالي.

وسأل رجل الحسن: فقال يا أبا سعيد: كيف نصنع بمجالسة أقوام يخوفوننا حتى تكاد قلوبنا تنقطع؟ فقال: والله لأن تصحب أقواماً يخوفونك حتى تدرك أمناً خير لك من أن تصحب أقواماً يؤمنونك حتى تلحقك المخاوف "^^د.

فهذه الأقوال التي ذكرها ابن الجوزي، وابن القيم، والحيدري، والسيد عبد الحسين دستغيب، والدكتور النابلسي، ومحمد محمود الصواف هي القول الصائب؛ فعلى المتلبسين بأدران الذنوب التوبة والإنابة وترك الأماني المهلكة <sup>141</sup>. وهذا الالتفات من جانب هو لاء العلماء فيه رد للفكرة الباطلة التي يتعلق بها أهل الكبائر السائرو د إلى الآخرة من غير توبة. وفيه كذلك تصحيح لأقوال الكثير من العلماء الذين روجوا لهذه الرواية، وأملو العصاة بغفران الذنوب من غير توبة ١٠٠ وإنابة إلى الله تعالى.

قال الدكتور مصطفى محمود - في حواره مع الذين أصروا على فكرة الشفاعة لأهل الذنوب من غير توبة -: «وهل يريد الغاضبون و العاتبون أن يفعلوا ما يشاءون من الذنوب و الخطايا ويسترسلوا في ذنوبهم و آثامهم وشرورهم إلى آخر العمر ثم يموتوا دون توبة ويلفظوا أنفاسهم دون ندم ثم يريدون ساعة البعث أن يستقدمو رسولهم ليشفع لهم . . فإذا قلنا لهم ضيعتم فرصتكم الوحيدة في التوبة في حياتكم . . ضجوا و احتجو ورمونا بالجهل وجاءوا بعشرات الأحاديث لعشرات من الرواة يقولون هذا وذاك من عجيب القول ١٩٠٨.

وقال الدكتور مصطفى محمود أيضاً: « وأنا أعجب من الرافضين والمستنكرين فأنا مثلهم من أهل الذنوب ومحتاج لقشة أتعلق بها في هذا اليوم الذي تشيب من هوله الولدان، ولكني لا أستطيع أن أخد ح نفسي ولا أستطيع أن أحرف معاني الآيات القرآنية لأخرج منها بما يرتاح له قلبي ويشفي فزعي، فإن الحق أحق بأن يقال وأولى بأن يتبع وإن كان لا يصادف الهوى »^١٨٠.

وقال ابن عاشور: « وفي «صحيح البخاري» عن وهب بن منبه وكان كثير الوعظ للناس فقيل له، إنك بوعظك تقنط الناس فقال: «أأنا أقدر أن أقتط الناس والله يقول: ﴿ يَا عِبَادِي الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسهِمْ لا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَة الله ﴾ (الزمر: "٥) ولكنكم تُحبون أن تُبشّروا بالجنة على مَساويَ أعمالكم» ... "^^١٠.

وقد تتدرج نفوس العصاة من مرحلة اقتراف الذنوب على خوف ووجل وتأنيب للنفس الأمارة بالسوء، إلى مرحلة يحس فيها العصاة بالنشوة من كثرة ذنوبهم؛ لأنها حسب تصوراتهم المنحرفة سوف تضاعف حسناتهم بعدد سيئاتهم، ويعتمدون في ذلك على الضعيف من الأقوال.

فقد جاء عند الحاكم: « حدَّننا أبو العباس السياري، ثنا أبو الموجه، ثنا عبدان قال: فأخبرني الفضل بن موسى، عن أبي العنبس، عن أبيه، عن أبي هريرة صُنِّ قال: قال رسول الله عَيِّكَ: «لَيَتَمَنَيْنَ أَقُوامَ لَوْ أَكْثَرُ و ا مِنَ السَّيِّئاتِ»، قالوا: بمَ يا رسول الله؟ قال: «الَّذِينَ بَدَلَ الله سَيْئاتِهِمْ حَسَناتٍ». أبو العنبس هذا سعيد بن كَثير وإسنادُه صحيح وَلم يخرجاه ».

أخرج هذه الرواية الضعيفة الحاكم ١٨٩، والثعلبي ١٩٠.

الإسلام يحارب هذه الأفكار التي جاءت في هذه الرواية، والدعوة الإسلامية مبنية على التطهر من أدران الذنوب بأنواعها لا الاستزادة منها والإصرار عليها.

وقد نقد متن هذه الرواية العلامة ابن القيم حيث قال في كتاب (طريق الهجرتين): «وأما حديث أبي هريرة فلا يثبت مثله، ومن أبو العنبس، ومن أبوه حتى يقبل منهما تفردهما بمثل هذا الأمر الجليل؟ وكيف يصح مثل هذا الحديث عن رسول الله عليه المنهمة حرصه على التنفير من السيئات، وتقبيح أهلها، وذمهم وعيبهم، والإخبار بأنها تنقص الحسنات وتضادها؟ فكيف يصح عنه عَيِّكُ أنه يقول: ( يتمنين أقوام أنهم أكثروا منها) ؟ ثم كيف تمني المرء إكثاره منها، مع سوء عاقبتها، وسوء مغبتها؟ وإنما يتمنى الإكثار من الطاعات؟ »١٠١.

وقال الشيخ الشعراوي في وصفه لحال من أخذ بهذه الرواية: «...حتى وصل الحال ببعضهم أنْ يستكثر من السينة طمعاً في أن تُبدَل حسنات، لكن مَنْ يضمن له أن يعيش إلى أنْ يتوب، أو أنه إنْ تاب قَبِل الله منه؟»١٩٠. وما كان لهذه الرواية أن تجد محلاً في نفوس المسلمين لو أنهم علموا علم اليقين – بناء على الثابت من الأدلة - أن الذنوب الكبيرة مطية إلى النار الخالدة إذا أصر أصحابها على الركوب عليها، وأن الشفاعة للعصاة ليست مما يدعو إليه الإسلام، وأن كل الروايات التي بُني عليها فكرة الشفاعة لأهل الكبائر لا تقوم بها حجة في منهج الإسلام، « وما أجدر العاقل بأخذ الحيطة وعدم الاغترار بهذه الأماني التي تشبث بها أهل الكتاب، وحذر الله هذه الأمة من التشبث بها كيما تشبثوا حيث قال ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَلا أَمَانِيَ أَهْلِ الْكَتَاب، وَعَذَل سُوءًا يُجْزَب هِ وَلا يَجَدُ لَهُ من دُون الله وَلا يُصِيرًا ﴾ ( النساء ٢٠٠١) ١٩٠٠.

ولم تقف رواية (شفاعتي لأهل الكبائر) الضعيفة عند حدود الأماني والتمنيات في عالم العصاة والمصرين، بل أثرت في رسم سبل معوجة لبعض من علماء التفسير الذين أخذوا بها وبغيرها من الروايات الضعيفة عند تفسيرهم لآيات الله الظاهرة الواضحة.

قال الإمام الطبري عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْمَا لاَ تَجْزِي نَفْسٌ عَن نَفْسٍ شَيْئاً وَلاَ يُفْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلاَ يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلاَ هُمْ يُنصَرُونَ ﴾:-

« وهذه الآية وإن كان مخرجها عاما في التلاوة، فإن المراد بها خاص في التأويل لتظاهر الأخبـار عن رسول الله صلى الله عليه وسلّم أنه قال: «شَفَاعَتـي لأهْل الكَبَـائر منْ أُمّتـي »

و أنه قال: «لَيْسَ مِنْ نِيِيَ إِلاَ وَقُدْ أُعْطِيَ دَعْوَةً، وَإِنِّي إِخَتِّبَاتُ دَغُوَّتِي شَفَاعَةً لامَتي، وَهِيَ نائلَةٌ إِنْ شَاءَ اللهُّ مِنْهُمْ مَنْ لا يُشْرِكُ بِاللهِ شَيْئا». فقد تَبِين بذلك أن الله جل ثناؤه قد يصفح لعباده المومنين بشفاعة نبينا مُحمد صلى الله عليه وَسلّم لهم عن كثير من عقوبة إجرامهم بينه وبينهم، وأن قوله: وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ إنما هي لمن مات على كفره غير تائب إلى الله عز وجلّ ١٩٠٠.

فمع اعتراف الإمام الطبري بعموم معنى الآية الكريمة إلا إنه استعان بهذه الرواية الضعيفة لأجل استثناء أهل الكبائر من هذا الوعيد الإلهي.

وهذا القول الذي ذهب إليه الإمام الطبري ١٩٠ وغيره هنا يرده القرآن الكريم – الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خِلفه-، قال الله تعالى:﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَلاَ أَمَا يِيِّ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ مَن يَعْمَلُ سُوّءًا يُجْزَ بِهِ وَلا يَجِدْ لُهُ مِن دُونِ آللهِ وَلِيّاً وَلاَ نَصِيراً ﴾.

والمفسرون - ومنهم الإمام الطبري- سجلوا بأوضح عبارة أن الإنسان موّاخذ بأعماله إن خيراً فخير وإن شراً فشر، فلا محاباة لأحد في ميزان الله العادل.

قال الطبري: « ... أن كل من عمل سوءاً صغيراً أو كبيراً من مؤمن أو كافر، جوزي به. وإنما قلنا ذلك أولى بتأويل الآية، لعموم الآية كل عامل سوء، من غير أن يخص أو يستثنى منهم أحد، فهي على عمومها إذ لم يكن في الآية دلالة على خصوصها، ولا قامت حجة بذلك من خبر عن الرسول ﷺ ١٩٦٨.

وقال الشوكاني: ((قوله: ﴿ مَن يَعْمَلْ سُوءا يُجْزَ بِه ﴾ قيل المراد بالسوء: الشرك، وظاهر الآية أعمّ من ذلك، فكلّ من عمل سوءاً: أي سوء كان فهو مجزي به من غير فرق بين المسلم والكافر. وفي هذه الجملة ما ترجف له القلوب من الوعيد الشديد، وقد كان لها في صدور المسلمين عند نزولها موقع عظيم كما ثبت في صحيح مسلم وغيره من حديث أبي هريرة، قال: لما نزلت: ﴿ مَن يَعْمَلْ سُوءا يُجْزَ بِه ﴾ بلغت من المسلمين مبلغاً شديداً، فقال رسول الله عَيَكَة : (قاربوا وسددوا، في كل ما يصاب به المسلم كفارة حتى النكبة ينكبها، والشوكة يشاكها) "١٩٧.

وقال سيد قطب: « ثم يعقب السياق بقاعدة الإسلام الكبرى في العمل والجزاء.. إن ميزان الثواب والعقاب ليس موكولاً إلى الأماني. إنه يرجع إلى أصل ثابت، وسنة لا تتخلف، وقانون لا يحابي. قانون

# مِيَا ﴿ لَحْنَ ﴿ وَمِنْ مُنْ وَمُونِ مِنْ مُنْ وَمُونِ مِنْ مُنْ وَمُونِ مِنْ مُنْ وَمِنْ مُنْ وَمِنْ مُنْ وَم

تستوي أمامه الأمم - فليس أحد يمت إلى الله سبحانه بنسب ولا صهر - وليس أحد تخرق له القاعدة، وتخالف من أجله السنة، ويعطل لحسابه القانون.. إن صاحب السوء بجزى بالسوء؛ وصاحب الحسنة بجزى بالحسنة. ولا محاباة في هذا ولا مماراة ...

على أية حال لقد كانت هذه حلقة في إنشاء التصور الإيماني الصحيح عن العمل والجزاء. ذات أهمية كبرى في استقامة التصور من ناحية، واستقامة الواقع العملي من ناحية أخرى. ولقد هزت هذه الآية كيانهم، ورجفت لها نفوسهم، لأنهم كانوا يأخذون الأمر جداً. ويعرفون صدق وعدالله حقاً. ويعيشون هذا الوعد ويعيشون الآخرة وهم بعد في الدنيا»<sup>١٩٨</sup>.

وقال محمد محمود الصواف: « وكلنا يعلم كذلك أنه ليس بين الله وبين أحد من خلقه نسب، فالعزيز اليوم بطاعته لله ذليل غداً بعصيانه إن هو عصاه. ومن سلك طريقاً إلى الله سلك الله به طريقاً إلى العز والرفعة والعلياء، وسلك به طريقاً إلى الحياة الرغيدة، والعيش الهني؛ الطيب ١٩٠٠.

وقال ابن كثير: « ولهذا قال تعالى: ﴿ لَيْسَ بِأُمَنْتِكُمْ وَلاَ أَمَا نِيَ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ مَن يَعْمَلْ سُوّءًا يُجْزَ بِهِ ﴾ أي: ليس لكم ولا لهم النجاة بمجرد التمني، بل العبرة بطاعة الله سَبحانَه، واتباع ما شرعه على ألسنة الرسل الكرام، ولهذا قال بعده: ﴿ مَن يُعْمَلُ سُوّءًا يُجْزَ بِهِ ﴾ "٢٠٠.

وقال محمد محمود الصواف: «ومن سنن الله النابة: أنه من سلك طريق الله واتبع دين الله، فقد فاز، ونجا، وساد، وقاد، وإن كان عبداً زنجياً. ومن ترك هداية الله وسلك طريق الشيطان فقد حبط عمله، وهلك وضل ضلالاً بعيداً، وإن كان سيداً قرشياً. تلك سنة الله، ولن تجد لسنة الله تبديلاً، ولن تجد لسنة الله تحويلاً. وأنه ما نزل عذاب إلا بذنب ولا ارتفع إلا بتوبة "١٠٠.

وقال الشيخ ابن عثيمين – حينما تجرد من التبعات المذهبية وركن إلى كتاب الله تعالى –: « وأما الظلم في الأعراض فيشتمل الاعتداء على الغير بالزني واللواط والقذف وما أشبه ذلك. وكل الظلم بأنواعه محرم ولن يجد الظالم من ينصره أمام الله تعالى. قال الله تعالى: (مَا للظّالمينَ منْ حَميم وَلاَ شَفيع يُطَاعُ ) أي أنه يوم القيامة لا يجد الظالم حميماً أي صديقاً ينجيه من عذاب الله وَلا يَجد شَفيعاً يَشُفع له فيطاع لأنه منبوذ بظلمه وغدوانه، وقال تعالى: (وَمَا للظّالمِينَ مَنْ أَنصَار) ٣٠٣٠.

فهذا القول البليغ الذي خطته أنامل الشيخ ابن عثيمين مرتكز على آيات الله تعالى، وهو الحق الذي يرد الأفكار المذهبية الضعيفة المدعية للشفاعة لأصحاب الذنوب الكبيرة الذين خرجوا من هذه الدنيا من غير توبة مقبولة.

وقول الحق – الذي ذكره الشيخ ابن عثيمين حينما تجرد من الإملاءات المذهبية – فيه رد قوي على المروجين لـ فكرة الشفاعة لأهل الكبائر) في هذا العصر من أمثال أبي الفتوح عبد الله بن عبد القادر التليدي الذي قال: « فالعصاة الذين سيشفع فيهم صلى الله تعالى عليه وآله وسلم ويخرجهم من النار، هم أصحاب كبار الذنوب كالقتل، والزنا، واللواط، والشرب، والسرقة، وأكل مال اليتيم، والتعامل بالربا، والدياثة، والسحر، والقذف، والحكم بغير ما أنزل الله، والكذب، وهجران المسلم، والغيبة، والنميمة، والكهانة، والمحرا، والمكس، وأمثال هذه القاذورات العظيمة، فأصحاب ذلك هم المخرجون من النار بشفاعة نبينا صلى الله تعالى عليه وآله وسلم وغيره من الشفعاء "٢٠٣.

ليس لأقوال أبي الفتوح هنا أي اعتبار في ميزان الإسلام، والدليل هو الحق الذي جاء به القرآن الكريم وسنة الرسول يَنْﷺ الصحيحة. والحمد لله رب العالمين.

# آيات قرآنية تبين مصيرالعصاة في الآخرة

والذي ينبغي عرضه هنا أدلة أخرى من كتاب الله تعالى تثبت ما ذهب إليه الشيخ ابن عثيمين من قول في حق الظالمين من أفراد هذه الأمة، وترد كلام أبي الفتوح الذي نقلناه عنهما أعلاه.

ففي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحبُونَ أَن تَشيعَ الْفَاحشَةَ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُنْيَا وَالْآخِرَةِ وَاللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (النور ١٩)، ما يدحضَ أقوالَ القائلين بَالشفاعة لأهل الكبائرَ إِن ماتوا على ذنو بههَم.

قال الإمام الطبري: « إن الذين يحبون أن يذيع الزنا في الذين صدّقوا بالله ورسوله ويظهر ذلك فيهم، لهم عَذَابٌ أليم يقول: لهم عذاب وجيع في الدنيا، بالحدّ الذي جعله الله حدّا لرامي المحصّنات والمحصّنات أذا رموهم بذلك، وفي الأخرة عذاب جهنم إن مات مُصرّا على ذلك غير قائب، المناب، الم

وقال الإمام الرازي: « والأقرب أن المراد بهذا العذاب ما استحقوه بإفكهم وهو الحد واللعن والذم. فأما عذاب الآخرة فلا شك أنه في القبر عذابه وفي القيامة عذاب النار...

المسألة الخامسة: الآية تدل على أن العزم على الذنب العظيم عظيم، وأن إرادة الفسق فسق، لأنه تعالى علق الوعيد بمحبة إشاعة الفاحشة »٢٠٠٠.

والوعيد الشديد لكل مطفف دليل قاطع على فساد فكرة العفو عن أصحاب الكبائر إذا ماتوا على ذلك، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ وَيُلّ لَلْمُطَفَّفِينَ \* الّذِينَ إِذَا اكْتَالُواْ عَلَى النّاسَ يَسْتَوْفُونَ \* وَإِذَا كَالُوهُمْ أُو وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ \* أَلَا يَظُنُ أُولَئِكَ انّهُم مَبْغُونُونَ \* لَيَوْمٍ عَظِيمٍ \* يَوْمَ يَقُومُ النّاسُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (المطنفين ا-١)

قال الشوكاني: « والمراد بالويل هنا: شدّة العذاب، أو نفس العذاب، أو الثرّ الشديد، أو هو واد في جهنم»٢٠٦ وقال ابن عطية: « ﴿ وَيْلٌ﴾ معناه: الثبور والحزن والشقاء الأدوم»٢٠٧.

وقال ابن كثير: «ثم قال تعالى: متوعداً لهم: ﴿ أَلا يَظُنُ أُولَئكَ أَنَّهُمْ مَبْعُونُونَ ( ُ) لِيَوْم عَظيم ( °) ﴾ أي ما يخاف أولئك من البعث والقيام بين يدي من يعلم السرائر والضّمائر في يوم عظيم الهَولُ كثيرُ الفزع جليل الخطب، من خسر فيه أدخل نارا حامية ؟ »^^^.

وقال الشيخ السعدي: « ﴿ وَيُلْ ﴾ كلمة عذاب وعقاب ... وإذا كان هذا الوعيد على الذين يبخسون الناس بالمكيال والميزان، فالذي يأخذ أموالهم قهراً وسرقة، أولى بهذا الوعيد من المطففين ... ثم توعد تعالى المطففين وتعجب من حالهم وإقامتهم على ما هم عليه، فقال: ﴿ أَلا يَظُنُ أُولَئكُ أَنَّهُمْ مَنْعُوثُونَ ( ) لِيُوْم عَظِيم ( ) يَوْمَ يَقُومُ النّاسُ لِرَبَ الْعَلْمِنَ ( ) ﴾، فالذي جرأهم على التطفيف عدم إيمانهم باليوم الآخر، وإلا فلو آمنوا به، وعرفوا أنهم يقومون بين يدي الله يحاسبهم على القليل والكثير، لاقلعوا عن ذلك، وتابوا منه ٢٠٠٠.

والله جل وعلا العادل في حكمه يخاطب عباده المؤمنين محذراً لهم سوء العاقبة إن هم أكلوا أموالهم بالباطل وسفكوا دماءهم عدواناً وظلماً، حيث قال جل وعلا: ﴿ يَا أَيُهَا الذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا أَمْوَالُكُمْ بَيْنَكُمْ بالباطل إِلاَ أَنْ تَكُونَ جَارَةً عَنْ تَرَاضِ مِنْكُمْ وَلا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ إِنَّ الله كَانَ بِكُمْ رَحِيماً (٢٠) وَمَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ عُدُواَناً وَظُلْماً فَسَوْفَ نُصْلِيه نَاراً وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى الله يَسيراً (٢٠) ﴾.

لم يعد الله تعالى المؤمنين إن هم عصوه بالشفاعة أو بالخروج من النار بعد أن يدخلوها.

قال الطبري عند تفسيره لهذه الآية: « ﴿ وَظُلْماً ﴾ يعني: فعلاً منه ذلك بغير ما أذن الله به، وركوباً منه ما

مِيقًا ﴾ ( لحق ۾ نهڙڙن ڍڻ ۽ آڏن ڍڻ آڏن ڍڻ آڏن ڍڻ آڏن ڍڻ آڏن ڏڻ ڏڏن ٿا آڏن ڏڻ آڏن ڏڏن ڪ آڏن ڪ

قد نهاه الله عنه. وقوله: ﴿ فَسَوْفَ نُصْلِه نَاراً ﴾ يقول: فسوف نورده ناراً يصلى بها فيحترق فيها » ``. وقال ابن كثير: « ولهذا قال تعالى: ﴿ وَمَن يُفْعَلْ ذَلكَ عُدُوناً وَظُلْماً ﴾ أي: ومن يتعاطى ما نهاه الله عنه، معتدياً فيه، ظالماً في تعاطيه، أي: عالماً بتحريمه، متجاسراً على انتهاكه ﴿ فَسَوْفَ نُصْلِه نَاراً ﴾ الآية، وهذا تهديد شديد ووعيد أكيد، فليحذر منه كل عاقل لبيب معن ألقى السمع وهو شهيد، ``.

وَخاطَبُ رَبُ العَزةَ وَالجَلالُ عبادَه بقوله: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيراً مِنْ الأَحْبَارِ وَالرُهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النّاسِ بِالْبَاطِلِ وَيَصُدُونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَالّذِينَ يَكْنِزُونَ الذّهَبُ وَالْفِضَّةَ وَلا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَبَشَرْهُمْ بِعَذَابُ الْلِيمَ رَ\*٣٨﴾.

قال الجافظ ابن حجر: « قوله: (وقول الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَكْنَزُونَ الذَّهَبَ وَالْفَضَّةَ ﴾ الآية) فيه تلميح إلى تقوية قول من قال من الصحابة وغيرهم: إن الآية عامةً في حق الكفار والمؤمنين، خلافا لمن زعم أنها خاصة بالكفار ... وفي تلاوة النبي صلى الله عليه وسلّم الآية دلالة على أنها نزلت في مانعي الزكاة، وهو قول أكثر أهل العلم بالنفسير» ٢٠٠٠.

وقال الإمام الطبري: « يعني بقوله: هي خاصة وعامة: هي خاصة من المسلمين فيمن لم يؤدّ زكاة ماله منهم، وعامة في أهل الكتاب، لأنهم كفار لا تقبل منهم نفقاتهم إن أنفقوا)، ٢١٢.

وقال القرطبي: « ..وقال أبو ذرّ وغيره: المراد بها أهل الكتاب وغيرهم من المسلمين. وهو الصحيح»''` وتوعد الله تعالى الآكلين لأموال اليتامي ظلماً بالنار المسعرة حيث قال في كتابه العزيز : ﴿ إِنّ الّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَىٰ ظُلْماً إِنّمَا يُأْكُلُونَ في بُطُونِهِمْ نَاراً وَسَيَصْلُونَ سَعيراً ﴾ (النساء ' ' ).

قال الألوسي عند تفسيره لهذه الآية الكريمة: « وظاهر الآية أن هذا الحكم عام لكل من يأكل مال اليتيم مؤمناً كان أو مشركاً »٢١٠.

وقال الشيخ السعدي: « فـ ﴿إِنمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَاراً ﴾ أي: فإن الذي اكلوه نار تتأجج في أجوافهم وهم الذين أدخلوه في بطونهم ﴿وَسَيْصُلُونَ سَعِيرًا﴾ أي: ناراً محرقة متوقدة، وهذا أعظم وعيد ورد في الذنوب، يدل على شناعة أكل أموال اليتامي وقبحها، وأنها موجبة لدخول النار، فدل ذلك أنها من أكبر الكبائر، نسأل الله العافية ٣١٨.

فليس بعد هذا الوعيد الإلهي في حق أكلة أموال اليتامي أي ملجاً سوى التوبة والإنابة ورد الحقوق إلى أهلها. فحكم الله هو النافذ في أصحاب الكبائر ولن تغنيهم الروايات الضعيفة المعارضة لهذا الحكم الذي قاله رب الآخرة والأولى.

والرواية التي ذكرها الإمام الطبري٬۱۷ عن ابن زيد والتي حمل فيها معنى الآية على أهل الشرك هي رواية باطلة لا تقوم بها حجة لورودها من قبل رواية ابن وهب عن ابن زيد٬۲۰

ولقد بين المولى جل وعلا حكمه العادل في حق الطاعنين في أعراض المؤمنات حيث قال في كتابه العزيز: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلمُحْصَنَاتِ ٱلْغَافِلاَتِ ٱلْمُؤْمِناتِ لُعِنُواْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (العرر")

قال الإمام الطبري: « يقول تعالى ذكره: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ ﴾ بالفاحشة ﴿ المُحْصَنات ﴾ يعني العفيفات ﴿ العفيفات ﴿ العفيوا العنوي العفيفات ﴿ العفوا من عند الله ، ﴿ لَعَنُوا فِي الدُنيا والآخرة ﴿ وَلَهُمْ ﴾ في الآخرة ﴿ عَذَابٌ عَظيمٌ ﴾ وذلك عَذَاب جهنم . . .

فكل رام محصنة بالصفة التي ذكر الله جل ثناؤه في هذه الآية فملعون في الدنيا والآخرة وله عذاب عظيم، إلا أن يتوب من ذنبه ذلك قبل وفاته، فإن الله دل باستثنائه بقوله: ﴿إِلاَ الّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْد ذلك وأصلَحُوا ﴾ على أن ذلك حكم رامي كل محصنة بأي صفة كانت المحصنة المَومنة المَرمية، وعلى أن قوله: ﴿ لُعنُوا في الدُنيا والآخرة، وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ معناه: لهم ذلك إن هلكوا ولم يتوبوا»٢٠١. فلعنة الله على أصحاب هذه الكبيرة في الدنيا والآخرة، ولهم من الله عذاب عظيم إذا لم يتطهروا بتوبة نصوح.

فليحذر أصحاب الكبائر من وساوس الشيطان الذي لا يفتأ يزخرف الأباطيل ويلهي عن التوبة النصوح. و الله جل في علاه بين عاقبة المصرين على ذنوبهم من أفراد هذه الأمة، حيث قال سبحانه: ﴿ وَمَنْ لَمْ يُتُبُ فَأُولَنكَ هُمُ الظالُمِ نَ ﴾ ( الحجرات ١١)

قاَل الطبري: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَمَنْ ثُمْ يَتُبُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظّالُمُونَ ﴾ يقول تعالى ذكره: ومن لم يتب من نبزه أخاه بما نهى الله عن نبزه به من الألقاب، أو لمزه إياه، أو سخريته منه، فأولئك هم الذين ظلموا أنفسهم، فأكسبوها عقاب الله بركوبهم ما نهاهم عنه » ٢٠٠٠.

وقال الشوكاني: « ﴿وَمَن لَمْ يَتُبُ﴾ عما نهى الله عنه ﴿ فَأُولَئِكَ هُمْ الظَّالُونَ ﴾ لارتكابهم ما نهى الله عنه، وامتناعهم من التوبة، فظلموا من لقبوه، وظلمهم أنفسهم. كما لزمها من الإثم»٢٠٠.

قال أبو السعود: « ... ﴿ وَمَن لَمْ يَتُبُ ﴾ عَمَا نُهي عَنْهُ ﴿ فَأُولَٰئِكَ هُمْ الظَّالِمُونَ ﴾ بوضع العصيانِ موضعَ الطاعة وتعريض النفس للعذاب """.

وقالُ الشيخ السعدي: « ﴿وَمَن لَمْ يُتُبُ فَأُولَئِكَ هُمْ الظّالُمونَ ﴾ وهذا هو الواجب على العبد أن يتوب إلى الله تعالى، ويخرج من حق أخيه المسلم، باستحلاله والاستغفار، والمدح له مقابلة على ذمه. ﴿وَمَن لَمْ يَتُبُ فَأُولَئِكَ هُمْ الظّالُمونَ ﴾ فالناس قسمان: ظالم لنفسه غير تائب، وتائب مفلح، ولا ثَمّ قسِم ثالث غيرهما ٣٠٠٠.

وأَمر الله تعالى عباده المؤمنين بقوله: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ ﴾ (محمد ٣٣)

قال القرطبي: « أي حسناتكم بالمعاصي؛ قاله الحسن. وقال الزُهْرِي: بالكبائر. ابن جريج: بالرياء والسمعة وقال مقاتل والتُمَالِيّ: بالمَنّ؛ وهو خطاب لمن كان يمنّ على النبي صلى الله عليه وسلم بإسلامه. وكله متقارب، وقول الحسن يجمعه. وفيه إشارة إلى أن الكبائر تحبط الطاعات، والمعاصي تخرج عن الإيمان ... وعن أبي العالية كانوا يرون أنه لا يضر مع الإسلام ذنب؛ حتى نزلت هذه الآية فخافوا الكبائر أن تحبط الأعمال»٢٠٠.

وقال الشوكاني: « والظاهر النهي عن كل سبب من الأسباب التي توصل إلى بطلان الأعمال كائناً ما كان من غير تخصيص بنو ع معين »°۲۲.

وقال ابن عاشور: « وكان بعض السلف يخشى أن يكون ارتكاب الفواحش مبطلاً لثواب الأعمال الصالحة ويحمل هذه الآية على ذلك "٢٦٦.

والله الرووف الرحيم أمر عبده ورسوله عَيَّكُ أن ينذر المؤمنين من ويلات يوم الحشر، يوم لا ينفعهم أحد إن لم يتقوا الله تعالى في هذه الدنيا، حيث قال سبحانه: ﴿ وَأَنفِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُواً إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِن دُونِهِ وَلِيَّ وَلا شَفيعٌ لَعَلَهُمْ يَتَقُونَ ﴾ ( الأنعام ٥٠ )

قال الطَبْرَي: « ﴿ الَّذَينَ يَخافُون أَنْ يَخْشُروا إلى رَبِّهمْ ﴾ علماً منهم بأن ذلك كانن فهم مصدّقون بوعد

الله ووعيده، عاملون بما يرضي الله، دائمون في السعي فيما ينقذهم في معادهم من عذاب الله. ﴿ لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونه وَلِي ﴾ أي لله من عذاب الله إن عذّبهم ولي ينصرهم فيستنقذهم منه. ﴿ وَلا شَفِيعٌ ﴾ يشفع لَهم عندَ الله تعالى فيخلصهم من عقابه. ﴿ لَعَلَهُمْ يَتَقُونَ ﴾ يقول: أنذرهم كي يتقوا الله في أنفسهم، فيطيعوا ربهم ويعملوا لمعادهم، ويحذروا سخطه باجتناب معاصيه "٢٧٠.

والله العدل لم يحاب في حكمه أحداً ولو كان فرداً من أفراد أطهر بيت عرفته الإنسانية، حيث قال سبحانه وهو يخاطب نساء الرسول عَنِينَة : ﴿ يَانِسَآءَ النِّيّ مَن يَأْت مَنكُنّ بِفَاحشَة مُبَيّنَة يُضَاعَفْ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَيْن وَكَانَ ذَلكَ عَلَى الله عَلَى الله عَنه من العذاب إن هن أقدمن - وحاشاهن - على الفواحش، ولكن هو القانون النافذ على الجميع من غير محاباة لأحد.

قال الشيخ محمد متولي الشعراوي عند تفسيره لهذه الآية الكريمة: «لذلك بدأ الحق سبحانه التوجيه لنساء النبي بقوله ﴿ مَن يَاتِ منكُنّ بِفَاحشَة مُبِيّنَة ... ﴾ الأحزاب: ٢٠ لكن الفاحشة أمر مستبعد، فكيف يتوقع منتهي الذنوب من نساء رسول الله إقالوا: ولم لا، وقد خاطب الله تعالى نبيه عَلَيْ بقوله: ﴿ لَن أُشْرَكَتَ لَيْحَبَطَنَ عَمَلُكَ ... ﴾ الزموب الله تعالى نبيه عَلَيْ بقوله: ﴿ لَن أُشْرَكُ تَلَ يَحْمَلُكُ ... ﴾ الزمر: ٢٠ ومعلوم أن رسول الله ليس مظنة الوقوع في الشرك، إذن : فالمعنى، يا محمد ليس اصطفاؤك يعني أنك فوق المحاسبة، كذلك الحال بالنسبة لنسائه: إن فعلَت إحداكن فاحشة، فسو ف نضاعف لها العذاب، ولن نستر عليها لمكانتها من رسول الله، فإياكن أنْ تظنن أن هذه المكانة ستشفع لكنّ، وإلا دخلت المسألة في نطاق: إذا سرق الوضيع أقاموا عليه الحد، وإذا سرق الشريف تركوه. إذن: منزلة الواحدة منكنّ ليست في كونها مجرد زوجة لرسول الله، إنما منزلتها بمدى التزامها بأوامر الله الله المناه منكن ليست في كونها مجرد زوجة لرسول الله، إنما منزلتها بمدى التزامها بأوامر الله الله المناه المناه المها بأوامر الله المعلم المناه المناه المناه المناه الله المناه المراه الله المناه المنا

وأي شفاعة يرجوها العصاة المصرون على ذنوبهم والرسول ﷺ يأمره ربه أن يقول للعالمين: ﴿إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّى عَذَابَ يَوْم عَظِيم﴾( الأنعام ° ′ ) ؟.

قال الشوكاني: «أي: إن عصيتُه بعبادة غيره أو مخالفة أمره أو نهيه. والخوف: توقع المكروه؛ وقيل: هو هنا بمعنى العلم: أي إني أعلم إن عصيت ربي أن لي عذاباً عظيماً ٢٢٣.

وقال الألوسي: « أي بمخالفة أمره ونهيه أي عصيان كان فيدخل فيه ما ذكر دخولاً أولياً »٢٠٠.

ولقد بلغ الرسول ﷺ حكم الله النافذ على الرسل عليهم السلام وغيرهم إن هم عصوا أوامر الله تعالى، ولم يذكر شفاعة ولا عفواً بل ذكر عذاباً في يوم عظيم.

فهذه الآية فيها الكفاية للرد على المروجين للروايات الضعيفة والأفكار الخاطئة التي جُعل منها معاليق لأوهام وأماني العصاة من أتباع هذه الأمة.

ولقد لعن الله سبحانه وتعالى الكاتمين للعلم النافع ولم يعدهم شفاعة ولا رحمة، فقد قال سبحانه: ﴿ إِنَّ الّذِينَ يَكُنُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى مِن بَعْدِ مَا بَيّنَاهُ لِلنّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَـٰئِكَ يَلِعَنُهُمُ اللهِ وَيَلْعَنُهُمُ اللّاعِنُونَ﴾ ( البقرة °°١)

قال الإمام الطبري: « وهذه الآية وإن كانت نزلت في خاصّ من الناس، فإنها معنيّ بها كل كاتم علماً فرض الله تعالى بيانه للناس. وذلك نظير الخبر الذي رُوي عن رسول الله صلى الله عليه وسلّم أنه قال: «مَنْ سُئِلَ عَنْ عِلْمٍ يَعْلَمُهُ فَكَتَمَهُ، أَلْجِمَ يُومُ الْقِيَامَةِ بِلِجَامٍ مِنْ نَارٍ » ٢٠٠.

وقال الشوكاني: « وفي هذه الآية من الوعيد الشُديد ما لا يقادر قدره، فإن من لعنه الله، ولعنه كل من يتأتي منه اللعن من عباده قد بلغ من الشقاوة، والخسران إلى الغاية التي لا تلحق، ولا يدرك كنهها ٣٢٣٠.

وقال الشيخ السعدي: « فالكاتم لما أنزل الله مضاد لأمر الله، مشاق لله، يبين الله الآيات للناس ويوضحها،

وهذا يطمسها ويعميها، فهذا عليه هذا الوعيد الشديد ١٣٣٣.

نشكر الإمام الرازي على هذه الكلمات، ولكننا نتسائل: أوليس من الأولى له أن يتمسك بها كذلك؟. فالكاتم لحكم الله تعالى الذي أنزله في كتابه الكريم هو من أصحاب الكبائر وقد لعنه الله تعالى، وأخبر الله أن لعنه متكرر على ألسنة اللاعنين.

فأي وعيد أشد من هذا الوعيد؟.

وأين موقع الشفاعة المزعومة لأصحاب هذه الكبيرة هنا؟.

وهذه الآية تصلح لجميع أصحاب الكبائر، فكان على الإمام الرازي وغيره الأخذ بها وترك كل ما خالفها من روايات ضعيفة.

فهذه الآيات الكريمة تخاطب المجمتع المسلم وتبين له مصير من خالف أمر الله وتعدى حدوده، فليس للروايات الضعيفة أي وزن أمام هذا البيان الذي ينبغي للمسلمين ترجمته في واقع حياتهم من غير ركون إلى الأماني الزائفة والأقوال الباطلة.

وقد بين ابن عاشور الداء الذي انتقل إلى جسم هذه الأمة من موروثات الأمم السابقة، حيث قال: «أي إنهم فعلوا ما فعلوا بسبب زعمهم أنهم في أمان من العذاب إلاّ أياماً قليلة، فانعدَم اكترائهم باتباع الحق؛ لأنّ اعتقادهم النجاة من عذاب الله على كل حال جَرَاهم على ارتكاب مثل هذا الإعراض. وهذا الاعتقاد مع بطلانه مؤذن أيضاً بسفالة همّتهم الدينية، فكانو الاينافسون في تزكية الأنفس. وعبر عن الاعتقاد بالقول دلالة على أنّ هذا الاعتقاد لا دليل عليه وأنّه قول مفترى مدلّس، وهذه العقيدة عقيدة اليهود، كما تقدم في البقرة. وقوله: ﴿ وَغَرَهُمْ في دينهمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ أي ما تقولوه على الدّين وأدخلوه فيه، فلذلك أتي بفي الدالة على الظرفية المجازية. وَمَن جملة ما كانوا يفترونه قولهم: ﴿ لَنْ تَمَسَنَا النّارُ إِلاَ أَيَاماً مَعْدُودَةً ﴾ (البقرة: ٨٠)،

وقد أخبر الله تعالى عن مفاسد هذا الغرور والافتراء بإيقاعها في الضلال الدائم، لأنّ المخالفة إذا لم تكن عن غرور فالإقلاع عنها مرجوٌ، أما المغرور فلا يترقّب منه إقلاع. وقد ابتلي المسلمون بغرور كثير في تفاريع دينهم وافتراءات من الموضوعات عادت على مقاصد الدين وقواعد الشريعة بالإبطال، وتفصيل ذلك في غير هذا المجال »٢٠٠٠.

وقال سماحة الشيخ أحمد بن حمد الخليلي حفظه الله تعالى: «وبهذا تعلم أخي القارئ أن القول بتحول الفجار من العذاب إلى الثواب ما هو إلا أثر من آثار الغزو اليهودي للفكر الإسلامي، وقد تنبه لذلك العلامة الجليل السيد محمد رشيد رضا، فقال في مقدمة تفسيره لسورة البقرة من المنار: ( القاعدة السادسة أن الجزاء على الإيمان والعمل معاً لأن الدين إيمان وعمل، ومن الغرور أن يظن المنتمي إلى دين نبي من الأنبياء أنه ينجو من الخلود في النار بمجرد الانتماء، والشاهد عليه ما حكاه الله لنا عن بني اسرائيل من غرورهم بدينهم، وما

رد به عليهم حتى لا نتبع سننهم فيه ٠٠٠) ١٣٦٠.

فهذا الكلام الذي قاله ابن عاشور هنا هو تفسير قوله تعالى: ﴿ فَخَلَفَ مِن بَعْدَهُمْ خَلْفٌ وَرَثُواْ ٱلْكَتَابَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَذَا آلاَدْنَىٰ وَيَقُولُونَ سَيَغْفَرُ لَنَا وَإِن يَأْتُهُمْ عَرَضٌ مِّنْلُهُ يَأْخُذُوهُ أَلَمْ يُؤَخَّذُ عَلَيْهِمْ مَيْنَاقُ ٱلْكَتَابِ أَن لاَ يَقُولُواْ عَلَى اللهِ إِلاَ آلْحَقَ وَدَرَسُواْ مَا فِيهِ وَالدَّالُ ٱلاَّخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَقُونَ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ (الاعراف ١٦٥).

وقال الإمام الطبري: « فتأويل الكلام إذن: فتبدّل من بعدهم بَدَلُ سوْء، ورثوا كتاب الله: تعلموه، وضيعوا العمل به فخالفوا حكمه، يُرشُون في حكم الله، فيأخذون الرشوة فيه من عرض هذا العاجل الأدنى، يعني بالأدنى: الأقرب من الآجل الأبعد، ويقولون إذا فعلوا ذلك: إن الله سيغفر لنا ذنوبنا تمنيا على الله الأباطيل "٢٠٠.

فعلى المسلمين ترك الأماني الباطلة واتباع آيات الله تعالى التي خاطبت الرسول ﷺ وأهل بيته والمسلمين، ففي هذا النجاة في الآخرة والدنيا.

قال ابن القيم: « والأماني الباطلة هي رؤوس أموال المفاليس، بها يقطعون أوقاتهم ويلتذون بها، كالتذاذ من زال عقله بالمسكر، أو بالخيالات الباطلة. وفي الحديث المرفوع ( الكيس من دان نفسه، وعمل لما بعد الموت، والعاجز من اتبع نفسه هواها، وتمنى على الله الأماني ). ولا يرضى بالأماني عن الحقائق إلا ذوو النفوس الدنيئة الساقطة ٣٠٣٠.

وقال الزمخشري: « ... يقال لأصحاب الأعراف ادخلوا الجنة، وذلك بعد أن يحبسوا على الأعراف وينظروا إلى الفريقين ويعرفونهم بسيماهم ويقولوا ما يقولون.

وفائدة ذلك بيان أن الجزاء على قدر الأعمال، وأن التقدم والتأخر على حسبها، وأن أحداً لا يسبق عند الله إلا بسبقه في العمل، ولا يتخلف عنده إلا بتخلفه فيه، وليرغب السامعون في حال السابقين ويحرصوا على إحراز قصبتهم، وليتصوروا أن كل أحد يعرف ذلك اليوم بسيماه التي استوجب أن يوسم بها من أهل الخير والثر، فيرتدع المسيء عن إساءته، ويزيد المحسن في إحسانه. وليعلم أن العصاة يوبخهم كل أحد حتى أقصر الناس عملاً "٢٦٥.

# رواياتُ تُثبت أن الإنسان مؤاخذ بأعماله

إن الناظر في الروايات الواردة عن الرسول عَلَيْكُ في موضوع تحميل النفس العاملة تبعات أعمالها يدرك تما الإدراك أن فكرة الشفاعة للمتلبسين بالذنوب يوم القيامة لا أصل لها وتناقضها نصائح الرسول عَلَيْكُمُ لا أصل لها وتناقضها نصائح الرسول عَلَيْكُمُ لا هل بيته وأصحابه وكافة المسلمين إلى يوم القيامة.

وإليك أخي القارئ هذه الطائفة من أقوال الرسول عَلِيُّة :-

و روى الإمام مسلم '': « وحدّنني حَرْمَلُةُ بْنُ يَحْيَى . أَخْبَرَنَا ابْنُ وَهْبِ . قَالَ: أَخْبَرَنِي يُونِسُ عَنِ ابْنِ شهَاب، قَال: أُخْبَرَنِي ابْنُ الْمُسَيِّبِ وَأَبُو سَلَمَة بْنُ عَبْدُالرَّحْمِنِ أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله حِينَ أَنْوِلُ عَلَيْه: ﴿ وَأَنْدُرْ عَشَيْرَتُكَ الْأَقْرِبِينَ ﴾ (الشعراء: ''') ﴿ يَا مُعْشَرَ قُرِيْشِ اشْتَرُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ الله. لَا أُغْنِي عَنْكُمْ مِنَ الله شَيْئاً. يَا مَنِي عَبْدَ المُطلِّلِ لَا أَغْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللهِ شَيْئاً. يَا عَبَاسُ بْنَ عَبْدَ المُطلِّلِ لاَ أُغْنِي عَنْكَ مِنَ الله شَيْئاً. يَا صَفِيّةُ عَمَّةَ رَسُولِ اللهِ لا أَغْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللهِ شَيْئاً. يَا فَاطِمَةُ بِنْتَ رَسُولَ اللهِ سَلِينِي يَمَا شَنْتِ. لاَ أَغْنِي عَنْكَ مَنَ الله شَيْئاً» ».

في هذه الرواية لم يعد الرسول يَوْلِثُهُ أهل بيته الكرام الشفاعة بل أعلن لهم كما أعلن لغيرهم أنه لا يغني عنهم

شيئاً يوم القيامة.

ورُوى الإمام مسلم: « وحدَّثني زُهيْرُ بُنُ حَرْب . حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بُنُ إِبْرَاهِيمَ عَنْ أَبِي حَتِانَ عَنْ أَبِي زُرْعَةَ عَنْ أَبِي هَرَيْرَةً، قَالَ: قَامَ فِينَا رَسُولُ اللهِّ ذَاتَ يَوْم. فَذَكْرَ الْغُلُولُ فَعَظَمَهُ وَعَظَمَ أَفْرَهُ. ثُمْ قَالَ: «الأَ الْفَلْنُ الْعَبْنُ اَحْدُكُمْ يَجِيءُ يُوْمَ الْفَيَنَ أَحَدُكُمْ يَجِيءً يَوْمَ الْفَيَامَة، عَلَى رَقَبْتِه بَعِيرٌ لَهُ رُعُنَاءٌ. يَقُولُ: يَا رَسُولَ اللهِ أَغْلُقُ أَنْفَيْنَ أَحَدُكُمْ يَجِيءُ يُوْمَ الْفَيَامَة، عَلَى رَقَبْتِه شَلْقً لَلْهُ عَنْفُ. فَلَقُولُ: يَا رَسُولُ اللهُ أَغْلُنَى لَا أَمْلِكُ لَكَ شَيْئًا. قَدْ أَبْلُغُتُكَ. لاَ أَلْفِينَ أَحَدَكُمْ يَجِيءُ يَوْمَ الْقَيَامَة، عَلَى رَقَبْتِه شَاةً لَهُ أَعْلُقَ لَكَ شَيْئًا. قَدْ أَبْلُغُتُكَ. لاَ أَلْفِينَ أَحَدَكُمْ يَجِيءُ يَوْمَ الْقَيَامَة، عَلَى رَقَبْتِه شَاةً الْفَيَنَ أَحَدَكُمْ يَجِيءُ يَوْمَ الْفَيَامَة، عَلَى رَقَبْتِه شَاةً الْفَيْنَ أَحَدُكُمْ يَجِيءُ يَوْمَ الْفَيَامَة، عَلَى رَقَبْتِه شَاقًا لَكَ شَيْئًا. قَدْ أَبْلِغُتُكَ. لاَ أَلْفِينَ أَحَدُكُمْ يَجِيءُ يَوْمَ الْقَيَامَة، عَلَى رَقَبْتِه فَيَقُولُ: يَا رَسُولُ اللهُ أَغْلُقُ لَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الْفَيَالُ قَلْمُ لَى اللهُ اللهِ اللهُ الْفَيْنَ أَحَدَكُمْ يَجِيءُ يُومَ الْقَيَامَة، عَلَى رَقَبْتِهِ وَقَاعٌ تَخْفَقُ. فَيَقُولُ: يَا رَسُولُ اللهَ أَعْلُولُ يَلْ اللهُ الْفَيَلُ الْمُلِكُ لَكَ شَيْعًا. قَدْ أَبْلُغُتُكَ. لاَ أَمْلِكُ لَكَ شَيْعًا. قَدْ أَبْلُغُتُكَ، هَالْهُ يَعْفُى وَقَبْتِهِ صَامِتٌ. فَيَقُولُ: يَا وَسُولُ اللهُ أَعْنَى وَقَبْتِهِ صَامِتٌ. فَيَقُولُ: يَا وَسُولُ اللهُ أَعْنُى وَقَبْتِهِ وَالْمَاعِلُ اللهُ الْمُلْكُ لَكَ شَيْعًا. قَدْ أَبْلُعُلُكَ الْمُلْكُ لَكَ شَيْعًا. قَدْ أَبْلُغُتُكَ الْمُلْكَ لَكُ شَيْعًا. قَدْ أَبْلُولُكُ لَكَ شَيْعًا. قَدْ أَبْلُعُتُكَ اللهُ الْمُلْكُ لَكُ شَيْعًا لَوْمَ الْفَيَامَة، عَلَى رَقَبْتِهِ صَامِتٌ. فَيَقُولُ: يَا وَالْمُلُكُ لَكَ شَيْعًا. قَدْ أَبْلُعُلُكُ اللهُ الْمُلْكُ لَكُ شَيْعًا لَاللّهُ لَكُ سَلِهُ الْمُلْعُلُكُ الْمُعْلَى اللهُ الْمُلْكُ لَكُ شَيْعًا لَلْهُ لَا اللْفَيَلُ الْمُؤْلُولُ لَكُولُ اللّهُ الْمُلِلْفُ لَاللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ

أخرج هُذهُ الرواية الإمام مسلّم ' ' ' ، وابن حبان ' ' ' ، وأبو يعلى ' ' ' ، والبيهقي ' ' ' ، وابن راهويه ' ' . فالرسول يَنِكُ في هذه الرواية وغيرها يعلن لكل غاصب ومتأثل لمال حرام أنه لا يملك له يوم القيامة من شيء أمام العدالة الإلهية ؛ فلا شفاعة ولا محاولة إغاثة، فقد صدق النذير ووقع الحكم وجوزي كل بعمله.

وروى الطبراني ٢٠١ : «حدثنا أحمد بن عمرو الخلال المكي ثنا يعقوب بن حميد ح وحدثنا محمد بن العباس الأخرم الأصبهاني ثنا عبد الوهاب بن عبد الحكيم الوراق قالا ثنا أنس بن عياض عن أبي حازم عن سهل بن سعد أن رسول الله عليه عن الله عليه على الله عليه على الله على الله

فالرسول الكريم عَيِّكَ يحذر أمته من صغائر الذنوب التي إذا تراكمت على أصحابها فستكون مهلكة لهم، والعياذ بالله.

وأخرج هذه الرواية الحاكم ٢٤٠، والبيهقي ٢٤٠، والطبراني ٢٠٠، ٢٥١، والإمام أحمد٢٠٠.

في هذه الرواية لم يعد الرسول على أصحاب هذه الذنوب بالشفاعة، بل توعدهم بعدم دخول الجنة وعدم رحمة الله تعالى لهم. وكفى بهذا الإنذار رادعاً لأهل الكبائر وإسكاتاً للمروجين لفكرة الشفاعة في أوساط العصاة.

وروى الإمام البخاري: «حدّثنا عبدُ الرّحمن بنُ المُبارَك حدثنا حماد بنُ زيد حدثنا أيوبُ ويُونُسُ عن الحسنِ عن الأَخْنَف بن قيْس قال: ذَهبتُ لأنْصُرَ هذا الرّجُل، فلقيني أبو بكرُ ةَ فقال: أبنَ تُريدُ؟ قلتُ: أنصُرُ هذا الرّجُلَ: قال: الرّجِعْ، فإنّي سَمعْتُ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إذا التقى المُسلمان بسَيْفَيْهما فالقاتلُ والمقتولُ في النار. فقلتُ : يا رسولُ الله هذا القاتلُ، فما بالُ المقتول؟ قال: إنه كان حريصاً على قتلَ صاحبه»».

أخرج هذه الرواية الإمام البخاري ٢٠٠، والإمام مسلم ٢٠٠، وأبو داود ٢٠٠، والنسائي ٢٠٦، وابن ماجة ٢٠٠، وابو ماجة والإمام أحمد ٢٠٠، وابن حبان ٢٠١، وابيهقي ٢٠٠، وغيرهم.

وهذه كبيرة أخرى من كبائر الذنوب بين الرسول عَبْكَ حكم فاعلها يوم القيامة ولم يبشره بشفاعة.

وروى الإمام مسلم: « حدّثنا قُتْيَبَةُ بْنُ سَعِيد وَعَلَيُ بْنُ حُجْر . قَالاً: حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ وَهُوَ ابْنُ جَعْفَرِ عَنِ الْعَلاَء عَنْ أَبِيه، عَنْ أَبِي هُرَئِرَةَ أَنْ رَسُولُ اللّهَ قَالَ: «أَتَذْرُونَ مَا الْمُفلسُ؟» قَالُوا: الْفُلسُ فِينَا مَنْ لاَ درَّهُمَ لَهُ وَلاَ مَتَاعَ. فَقَالَ: «إِنَّ اللَّفلسَ مِنْ أَسِي، يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَة بِصَلاَة وَصِيَام وَزَكَاه، وَيَاتِي قَدْ شَتَمَ هَـذَا، وَقَذَفَ هَـذَا، وَأَكَلَ مَالَ هَـذَا، وَسَفَكَ دَمَ هَـذَا، وَضَرَبَ هَـذَا. فَيُعْطَى هَـذَا مِنْ حَسَنَاتِه وَهَـذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ. فَإِنْ فَنِيتْ حَسَنَاتُهُ، قَبَلَ أَنْ يُقْضَى مَا عَلَيْهِ. أُخِذَ مِنْ خَطَايَاهُمْ فَطْرِحَتْ عَلَيْه. ثُمّ طَرِحَ فِي النّار » ».

أخرج هذه الرواية الإمام مسلم ٢٦١، والترمذي ٢٦٢، والإمام أحمد ٢٦٢، وابن حبان ٢٦٠، والبيهقي ٢٦٠، وأبو يعلى ٢٠١.

وجاء في صحيح مسلم: «حدثنا يَخيى بْنُ أَيُوبَ وَقَتْبَهُ بْنُ سَعِيد وَعَلِيُ بْنُ حُجْر . جَميعا عَنْ إِسْمَاعيلَ بْنِ جَعْفَر . قَال ابْنُ أَيُوبَ : حَدَثَنا إِسْمَاعِلُ بْنُ جَعْفَر قَالَ: أَخْبَرَنَا الْعَارُهُ وَهُوَ أَبْنُ عَبْد الرَّحْمَنِ مَوْلَى الْحَرَقَة عَنْ مَعْبَد بْنِ كَعْبِ السَلَمِي عَنْ أَخِيه عَبْد الله بُنِ كَعْبِ عَنْ أَبِي أَمَامَةَ أَنْ رَسُولُ الله قَالَ: «مَن اقْتَطَعَ حَقَ الْمِرِيء مُسْلِم بَيْمِينه، فَقَدْ أَوْجَبَ الله لَهُ النَّارَ، وَحَرَّمُ عَلَيْهِ الْجُنَّة » فَقَالَ لَهُ رَجُلْ: وَإِنْ كَانَ شَيْعًا يَسِيراً، يَا رَسُولُ اللهُ؟ قَالَ: «وَإِنْ قَضِيبا مِنْ أَرَاك» ».

أخرج هذه الرواية الإمام مسلم٢٦٧، وابن حبان٢٦٨، والدارمي٢٦١، وغيرهم.

وجاء عند الإمام مسلم ٧٠ أ: « حدَّثنا أَبُو بَكْرِ بُنُ أَبِي شَيْبَةً وَمُحَمَّدُ بُنُ الْشَنِّى وَابْنُ بَشَار قَالُوا: حَدْثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَر عَنْ شُغْبَةَ عَنْ عَلَى بْنِ مُدْرِك عَنْ أَبِي زُرْعَةَ عَنْ خَرَشَة بْنِ الحَرِّ عَنْ أَبِي ذَرَ عَن النَّبِي عَلَيْكَ قَالَ: «يُلاَثَةٌ لا يُكلِّمُهُمُ الله يُؤمَّ الْقِيَامَة، وَلاَ يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ، وَلاَ يُزَكِيهِمْ، وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٍ» قَالَ فَقَرَأُهَا رَسُولُ الله تُلاَت مَرَار. قَالَ أَبُو ذَرَ: خَابُوا وَخَرِرُوا، مَنْ هُمْ يَا رَسُولَ اللهِ ؟ قَالَ: «الْمُسْلِلُ وَالْمَنانُ وَالْمُنْفَقُ سِلْعَتُهُ ما لحَلف الكَاذَب» ».

وأخرج هذه الرواية كذلك ابن حبان٬۲۷۱، وأبو داود٬۲۷۱، والترمذي٬۲۷۳ وابن ماجة٬۲۷۰ والدارمي٬۲۷۰ والطيالسي٬۲۷۰ والطيالسي٬۲۷۰ وابن أبي شيبة٬۲۷۷ وغيرهم.

وجاء عند الإمام البخاري: «حدّثني بِشْرُ بنُ مَرْحوم حدّثنا يحيى بنُ سُلَيم عن إسماعيلَ بن أُمِيّةَ عن سعيد بن أبي سعيد بن أبي سعيد عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قَال: «قال الله: ثلاثة أنا خَصمُهمْ يومَ الْقَيَامة: رجل أعطى بي ثمّ غَدَر، ورجلٌ باع حُرًا فاكلَ ثمَنهُ، ورجلٌ استأجرَ أجِيراً فاشتوفى منه ولم يُعطه أجرَه»».

أخرج هذه الرواية الإمام البخاري ٢٧٠، وابن حبان ٢٧٠، والبيهقي ٢٠، وابن ماجة ٢٨١، وأبو يعلى ٢٨٠، وغيرهم.

وجاء عند الإمام مسلم: « حدّثنا أَبُو بَكْرِ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ . حَدِّثَنَا عَفَانَ . حَدَثَنَا أَبَانُ بْنُ يَزِيدَ . حَ وَحَدَّثَنِي إِسْحَقُ بْنُ مَنْصُورِ وَاللَّفْظُ لَهُ أَخْبَرَنَا حَبَانُ بْنُ هلال . حَدَثَنَا آبَانٌ . حَدَثَنَا يَخْبَى أَنَ رَيْداً حَدَثَهُ أَنَ أَبَا سَلَامَ حَدَثُهُ أَنْ أَبَا مَالك الأَشْعَرِيّ حَدَثُهُ أَنَ النّبِيّ قَالَ: «أَرْبَعٌ في أُمّتِي مِنْ أَمْرِ الجَاهليّة لا يَتُركُونَهُنَ : الْفَخْرُ في الأَحْسَاب، وَالاستشقاءُ بالنّجُوم، وَالنّيَاحَةُ». وَقَالَ: «النّائِحَةُ إِذَا لَمْ تَشْبُ قَبْلُ مَنْ عَمْن جَرَب».

# النسية كالأورون كالأ

أخرج هذه الرواية الإمام مسلم ٢٨٠، والإمام أحمد ٢٨٠، وابن حبان ٢٥٠، والبيهقي ٢٦١، وأبو يعلى ٢٨٠، والطبراني ٨٠٨، وابن أبي شيبة ٢٨١، وعبد الرزاق ٢١٠، والحاكم ٢١١.

أصحاب هذه الكبائر لم يبشرهم الرسول عَلِيَّة بالشفاعة، بل حذرهم من القطران وبئس المصير.

- وذكر الإمام النووي في (رياض الصالحين) ٢٠٠ تحت باب « جواز لعن أصحاب المعاصي غير المعينين» جملة من أصحاب الكبائر ممن لعنهم الرسول ﷺ، حيث قال الإمام النووي: « وثبت في الصحيح أن رسول الله عَلِيَّة قال: (لعن الله الواصلة والمستوصلة)، وأنه لعن آكل الربا، وأنه لعن المصورين، ... وأنه قال: (لعن الله من لعن والديه) ... ».
- وذكر عكاشة عبد المنان الطيبي في كتابه (هؤلاء لعنهم الله ) مجموعة من المسلمين العصاة الذين طردهم الله تعالى في الدنيا والآخرة من رحمته ٢٠٠٠. وهذا الكتاب قيم في بابه لما فيه من بيان لمنزلة العصاة عند الله تعالى وعند رسوله عَلِي في الدنيا والآخرة، والقارئ لهذا الكتاب يدرك تمام الإدراك أن فكرة العفو عن أصحاب الكبائر من المسلمين من غير توبة زنيم لا أصل لها في مصادر الشريعة في الإسلام.
- وقال السيد عبد الحسين دستغيب: «قال الرسول صلى الله عليه وآله وسلم: للزاني ست خصال ثلاث في الدنيا وثلاث منها في الآخرة ... وأما التي في الآخرة فسخط الرب وسوء الحساب والخلود في النار »٢٠٠.
- وقال السيد عبد الحسين دستغيب: «وعنه صلى الله عليه وآله وسلم: لا ينال شفاعتي غداً من أخر
   الصلاة المفروضة بعد وقتها "٢٠٠٨.
- وقال السيد عبد الحسين دستغيب: « وعنه صلى الله عليه وآله وسلم : من اغتاب مؤمناً بما فيه لم يجمع الله بينهما في الجنة، ومن اغتاب مؤمناً بما ليس فيه انقطعت العصمة بينهما وكان المغتاب خالداً في النار وبئس المصير ٣٠٩٠.

فأصحاب الكبائر لم يبشرهم الرسول ﷺ بالشفاعة والتجاوز عن الذنوب بل أعلن في وجوههم اللعنة والطرد من رحمة الله إن لم يتوبوا إلى ربهم توبة تطهرهم قبل الممات.

وهذه الروايات عن رسول الله عَيُلِيَّة، التي ذكرناها هنا وغيرها من الروايات، تنطق بالأحكام الآتية في حق من عمل كبائر الذنوب ولم يتب منها:-

- « النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب».
  - « ... لا يدخلون الجنة و... لا ينظر الله إليهم يوم القيامة ».
  - « من تردى من جبل فقتل نفسه فهو في نار جهنم يتردى فيه خالدا مخلدا فيها أبدا ».
  - · «من تحسى سما فقتل نفسه فسمه في يده يتحساه في نار جهنم خالدا مخلدا فيها أبدا».
- «من قتل نفسه بحديدة فحديدته في يده يجأ بها في بطنه في نار جهنم خالدا مخلدا فيها أبدا».
  - «إذا التقى المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار».

# مطالح الحق متأذر ومن تأذروه فأذرا ومن الأوروف كالأوروف كالموروف كالأوروف ك

- ، « لعن الله الواشمات والموتشمات والمتنمصات والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله ».
  - «لا يدخل الجنة قتات ».
  - «لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر ».
    - «أوجب الله له النار وحرم عليه الجنة ».
      - «فالجنة عليه حرام».
    - » «لا يدخل الجنة من لا يأمن جاره بوائقه».
      - «حرم الله عليه الجنة».
      - «لم يدخل معهم الجنة».
      - « فليتبوأ مقعده من النار ».
        - . « ثم طرح في النار ».
        - (آيس من رحمة الله ».

وجميع أئمة الإسلام وعلمانه ٢٠ حينما خاطبوا المسلمين بروح الإسلام حذروهم أيما تحذير من الوقوع في مزالق الكبائر، واستحثوا المذنبين إلى الإنابة والرجوع إلى الله قبل الممات وفوات الأوان. وهذا مما يدل على أن رواية ( شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي ) - وإن اشتهرت وانتشرت في أوساط المسلمين - فهي سراب بقيعة لا وجود لها في ميادين العلم والعمل التي أساسها آيات الله البينات والثابت الصحيح من أحاديث الرسول على الله الله المسلمية .

وأئمة آل البيت سُنِيُّم هم من أشد الناس حرصاً على التمسك بأهداب هذا الدين وقد جاء عنهم التحذير من الوقوع في معاطب الزلل، وصرحوا بأبلغ عبارة أن لا شفاعة يوم القيامة لمن جاء ذلك اليوم بذنوب من غير توبة مقبولة عند الله تعالى. والروايات الآتية فيها المنهج الذي ينبغي لنا تطبيقه والعمل به ولأجله:-

- قال ابن الجعد في الرواية الصحيحة عن الإمام على كرم الله تعالى وجهه: « حدثنا على، أنا شعبة، عن قتادة قال: سمعت أبا العالية قال: قال على الشخة: «القضاة ثلاثة: قاضيان في النار، وقاض في الجنة، فأما اللذان في النار فو جل جار متعمدا فهو في النار، ورجل اجتهد، فأخطأ فهو في النار، أما الذي في الجنة فرجل اجتهد، فأصاب الحق فهو في الجنة. قال قتادة: فقلت لأبي العالية: ما ذنب هذا الذي اجتهد، فأخطأ؟ قال: ذنبه أن لا يكون قاضيا إذا لم يعلم» «٢١٦.
- قال الحيدري: « عن الإمام على بن موسى الرضا عليه السلام عن أبيه عن جده عن أبي جعفر الباقر عليهم السلام أنه قال لخيشمة: « أبلغ شيعتنا أنا لا نغني من الله شيئاً، وأبلغ شيعتنا أنه لا ينال ما عند الله إلا بالعمل، وأبلغ شيعتنا أن أعظم الناس يوم القيامة حسرة من وصف عدلاً ثم خالفه إلى غيره، وأبلغ شيعتنا أنهم إذا قاموا بما أمروا أنهم هم الفائزون يوم القيامة ٣١٣.
- وقال السيد عبد الحسين دستغيب: « وقال أيضاً صلى الله عليه وآله وسلم: لا ينال شفاعتي من استخف بصلاته فلا يرد علي الحوض لا والله ولا ينال شفاعتي من شرب المسكر لا يرد على الحوض لا والله "٢٠".
- وقال السيد عبد الحسين دستغيب أيضاً: «عن الإمام الباقر عليه السلام: ما من رجل يشهد بشهادة زور على مال رجل مسلم ليقطعه إلا كتب الله له مكانه صكاً إلى النار "٢١٠.
- وقال السيد كمال الحيدري: « (قال ابن أبي عمير: فقلت له: يابن رسول الله فكيف تكون الشفاعة الأهل الكبائر والله تعالى ذكره يقول: ﴿ وَلا يَشْفَعُونَ إِلّا لَمِنِ ارْتَضَى ﴾ ومن يرتكب الكبائر لا يكون مرتضى به؟.

# وَوْرِونَ ٱلْوَرِونَ ٱلْأَوْرِونَ ٱلْأَوْرِونَ ٱلْأَوْرِونَ ٱلْأَوْرِونَ ٱلْآوْرِونَ ٱلْأَوْرِونَ ٱللَّهِي عَلَا اللَّهِي عَلَا اللَّهِي اللَّهِي عَلَا اللَّهِي عَلَا اللَّهِي عَلَا اللَّهِي اللَّهِي اللَّهِي عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِي اللَّهِي عَلَيْهِ اللَّهِي عَلَيْهِ اللَّهِي عَلَيْهِ اللَّهِي عَلَيْهِ اللَّهِي عَلَيْهِ اللَّهِي عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي اللَّهِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ اللَّهِي عَلَيْهِ عَلِي اللَّهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

فقال: يا أبا أحمد ما من مؤمن يرتكب ذنباً إلا ساءه ذلك ويذم عليه، وقد قال النبي صلى الله عليه وآله: كفى بالندم توبة. وقال: من سرته حسنته وساءته سيئته فهو مؤمن، فمن لم يندم على ذنب يرتكبه فليس بمؤمن ولم تجب له الشفاعة وكان ظالمًا، والله تعالى ذكره يقول: ﴿ مَا للظَّالمِينَ مَنْ حَميم وَلَا شَفيع يُطَاعُ ﴾.

فقلت له: يابن رسول الله وكيف لا يكون مومناً من لم يندم على ذنب يرتكبه؟ فقال: يا أبا أحمد ما من أحد يرتكب كبيرة من المعاصي وهو يعلم أنه سيعاقب عليها إلا ندم على ما ارتكب، ومتى ندم كان تائباً مستحقاً للشفاعة، ومتى لم يندم عليها كان مصراً، والمصر لا يغفر له لأنه غير مومن بعقوبة ما ارتكب، ولو كان مؤمناً بالعقوبة لندم، وقد قال النبي صلى الله عليه وآله: لا كبيرة مع الاستغفار ولا صغيرة مع الإصرار) "دري.

- قال السيد عبد الحسين دستغيب: » هناك بعض الذنوب الكبيرة يحرم صاحبها من الشفاعة وهذا ما صرحت به بعض الروايات، كالاستخفاف بالصلاة، كما ورد عن الإمام الصادق عليه السلام: لا تنال شفاعتنا من استخف بصلاته "٢١٦.
- وقال السيد عبد الحسين دستغيب أيضاً: » وفي صحيحة أبي ولاد: سمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول: من قتل نفسه متعمداً فهو في نار جهنم خالداً فيها "١٦".
- وقال السيد عبد الحسين دستغيب أيضاً: « أي تتفرق أعمالهم الحسنة لانعدام الورع ولارتكابهم الحرام كالغبار في الهواء فلا تعود لهما أي قيمة. يقول العلامة المجلسي في شرح الحديث: يدل هذا الحديث على حبط الطاعات والعبادات وزوالها بسبب المعصية "٢٦٨.
  - وقال السيد عبد الحسين دستغيب أيضاً: « الشفاعة توجب الأمل لا الغرور:

يتضح مما مر أن موضوع الشفاعة لا يسبب الغرور والجرأة على المعصية، بل هو سبب لقوة الرجاء، ويشجع الشخص على التوبة والإنابة بأن يسعى للوصول إلى الدرجات الرفيعة عن طريق التوبة والإنابة والإعمال الصالحة على أمل شفاعة أهل بيت العصمة والطهارة عليهم السلام قاصداً مقامات قرب رب العللين،"١٦.

فهذه الأقوال التي نقلناها عن الإمام على كرم الله وجهه وعن الإمامين الصادق والرضا ترد كل كتابات القائلين بالشفاعة لأهل الكبائر، وتبين في سطور قليلة الحقيقة التي أظهرتها الروايات الصحيحة في حق من انتقل إلى الدار الآخرة بذنوب من غير توبة نصوح وإنابة إلى الله تعالى.

وبعد عرض رواية (شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي ) على منهج الأمة الإسلامية تبين لنا ضعف طرقها، ومناقضة متنها لما جاءت به آيات الله تعالى البينات ولما ثبت عن الرسول ﷺ. وقد صرح الشيخ المراغي في تفسيره بعدم ثبوت الشفاعة لأهل الكبائر في القرآن الكريم حيث قال: « وإذاً فليس في القرآن الكريم نص قاطع في ثبوتها ... »٢٠٣.

فالتصور أن لأهل الكبائر شفاعة لم يأت من طريق صحيحة تبنى عليها عقيدة ويؤسس فوقها منهج حياة. فعلى العصاة الندم والإقلاع والعزم على عدم الرجوع إلى المعاصي ورد المظالم إلى أهلها، فعندئذ يُخلص الإنسان في الدعاء راجياً من الله تعالى قبول توبته وتسديد خطاه في ما بقى من حياته.

وفي القسمين الآتيين من هذا الفصل سنعرض إن شاء الله تعالى روايات أخرى احتج بها القائلون بالشفاعة لأهل الكبائر على منهاج الأمة الإسلامية العادل، والله المعين والموفق إلى كل خير.



# روايات وأقوال في تفسيرقوله تعالى:

﴿ فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ ٱلشَّافِعِينَ ﴾.

﴿ وَأَنذِرُهُمْ يَوْمَ آلاَزِفَة إِذَ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَناجِرِ كَاظِمِينَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيم وَلاَ شَفيع يُطَاعُ ﴾. ﴿ وَاتَّقُواْ يُومًا لاَ تَجْزِيَ نَفَسٌ عَن نَفْسٍ شَيْناً وَلاَ يَفْبَلُ مِنْهَا عَذْلٌ وَلَا تَنفَعُهَا شَفاًعَةٌ وَلاَ هُمْ يُنصَرُونَ ﴾.

﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ ﴾.

قال ابن عطية عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشّافعينَ ﴾: « ثم أخبر تعالى أن شفاعة الشافعين لا تنفعهم فتقرر من ذلك أن ثم شافعين، وفي صحة هذا المعنى أحاديث: ... ١٣٦٣.

وقال ابن عطية عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْماً لاّ بَعْزِي نَفْسٌ عَن نَفْس شَيْناً وَلاَ يُقْبَلُ منْهَا عَدْلٌ
وَلاَ تَنفُعُهَا شَفَاعَةٌ وَلاَ هُمْ يُنصَرُونَ ﴾: - « ومعنى ﴿ لاَ تَنفُعُهَا شَفَاعَةٌ ﴾ أي ليسُت ثم- وليس المعنى أنه
يشفع فيهم أحد فيرد، وإنما نفى أن تكون ثم شفاعة على حد ما هي في الدنيا، وأما الشفاعة التي هي في
تعجيل الحساب فليست بنافعة لهو لاء الكفرة في خاصتهم، وأما الأخيرة التي هي بإذن من الله تعالى في أهل
المعاصي من المؤمنين فهي بعد أن أخذ العقاب حقه، وليس لهو لاء المتوعدين من الكفار منها شيء ٢٠٠٠.

هذه الآيات صريحة في نفي منفعة الشفاعة، وليس فيها دليل على إثبات الشفاعة لأي أحد. وذكر أنواع الشفاعات، وحصر المتفعين بها في الآخرة اعتماداً على هذه الآيات إنما هو قفز بالأفكار بعيداً عن المدلولات الواضحة التي سجلتها هذه الآيات من التحذير من هول يوم القيامة الذي لا يقبل فيه فداء و لا يجازي فيه أحد عن أحد.

فليس هنا ذكر للشفاعة التي أُريد منها تعجيل الحساب، وليس هنا ذكر للشفاعة التي بمعنى إخراج أهل المعاصي من المسلمين من النار.

ولقد اعتمد ابن عطية هنا على مفهوم المخالفة وعلى روايات ضعيفة لأجل إثبات الشفاعة وإخراج العصاة من النار. وبالنظر في مدى صلاحية ( مفهوم المخالفة ) في إثبات المعتقدات، وبالنظر في حال الروايات التي ذكرها ابن عطية وغيره عند تفسير هذه الآيات الكريمة، نعرف أن هذه الآيات ليس فيها ما يشير إلى الشفاعة للعصاة من هذه الأمة.

## \* ما مدى حجية مفهوم المخالفة؟.

فهذا الأسلوب الذي اعتمده ابن عطية وغيره هنا في إثبات الشفاعة للعصاة يسمى عند الأصوليين بـ ( مفهوم المخالفة) وهو ضعيف في الاستدلال، ولا يقوى لإثبات أمر عقدي، أو حكم فقهي.

وقد ذكر ابن عطية نفسه المنهج المتبع في التعامل مع (مفهوم المخالفة )، فقد قال في مواضع من تفسيره: —

« ... وفي هذه الألفاظ التي لرسول الله ﷺ رفض إلزام دليل الخطاب، وذلك أن دليل الخطاب
يقتضي أن الزيادة على السبعين يغفر معها، فقال رسول الله ﷺ ( ولو علمت ) فجعل ذلك مما لا

يعلمه، ومما ينبغي أن يتعلم ويطلب علمه من الله عز وجل، ففي هذا حجة عظيمة تلقول برفض دثيل الخطاب، ٢٠٠٠.

- وقال أيضاً: « ... وأعلم أنه لا يغفر لهم دون حد في الاستغفار، وفي قول النبي ﷺ: (لو علمت أني لو علمت أني لو زدت غفر لهم) نص على رفض دليل الخطاب ٢٣٠.
- وقال في موضع آخر: « والفسق: الخروج عن نهج الحق، وهو مراتب متباينة، كلها مظنة للكذب وموضع تثبت وتبين، وتأنس القائلون بقبول خبر الواحد بما يقتضيه دليل خطاب هذه الآية، لأنه يقتضي أن غير الفاسق إذا جاء بنبإ أن يعمل بحسبه، وهذا ليس باستدلال قوي وليس هذا موضع الكلام على مسألة خبر الواحد» ٢٠٠٠.
- وقال الإمام الرازي: « وثالثها: هب أن قوله: ﴿أَحْقَابًا ﴾ يفيد التناهي، لكن دلالة هذا على الخروج دلالة المفهوم، والمنطوق دل على أنهم لا يخرجون. قال تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يَخْرُ جُوا مِنْ النّارِ وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مُنْهَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقيمٌ ﴾ (المائدة: ٣٠) ولا شك أن المنطوق راجح» ٣٠٠.

وضرب الشيخ الشنقيطي الأمثلة التالية في توضيح معنى هذا المصطلح ومدى حجيته عند جمهور العلماء، حيث قال:-

- «... ولو سلمنا تسليماً جدلياً أن مثل هذه الآية ٢٠٠ يدخل في مفهوم اللقب، فجماهير العلماء على أن مفهوم اللقب لا عبرة به، وربما كان اعتباره كفراً كما لو اعتبر معتبر مفهوم اللقب في قوله تعالى: هُخَمَّد رَسُولُ الله في فقال: يفهم من مفهوم لقبه أن غير محمد صلى الله عليه وسلّم لم يكن رسول الله، فهذا كفر بإجماع المسلمين. فالتحقيق أن اعتبار مفهوم اللقب لا دليل عليه شرعاً ولا لغة ولا عقلاً، سواء كان اسم جنس، أو اسم عين، أو اسم جمع أو غير ذلك. فقولك جاء زيد لا يفهم منه عدم بحيء عمرو. وقولك: رأيت أسداً، لا يفهم منه عدم رؤيتك لغير الأسد»٢٠٦.
- « ... الثاني: أن مفهوم التربة مفهوم لقب، وهو لا يعتبر عند جماهير العلماء، وهو الحق كما هو معلوم في الأصول»٢٠٦.
  - « ... وأجيب من قبل الجمهور بأن مفهوم اللقب ليس بحجة ... » ٢٠٠٠ .
- « وإذا علمت ذلك فاعلم أن تخصيصه من يسبح له فيها بالرجال في قوله ﴿ يُسَبِّحُ لُهُ فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَالْآصَالِ (٢٦) رِجَالٌ ﴾ يدل بمفهومه على أن النساء يسبحن له في بيوتهن لا في المساجد، وقد يظهرَ للناظر أن مفهوم قوله: رجال مفهوم لقب، والتحقيق عند الأصوليين أنه لا يحتج به ٢٣٠٠.

فهذه الأقوال وغيرها - من الأقوال التي قالها ابن عطية وغيره- تثبت عدم اعتبار (مفهوم المخالفة) في الاحتجاج ٢٣٦، وتحكم بخطأ قول ابن عطية حين قال: « فتقرر من ذلك أن ثم شافعين »، وقوله أيضاً: « وأما الاحتجاج ٢٣٦، وتحكم بخطأ قول ابن عطية حين قال: « فتقرر من ذلك أن ثم شافعين »، وقوله أيضاً: « وأما الأخيرة التي هي بإذن من الله تعالى في أهل المعاصي من المؤمنين فهي بعد أن أخذ العقاب حقه »، فالآيات لا يفهم منها ثبوت شفاعة لأحد، وهذا هو الحق الذي علينا الأخذ به.

## الروايات التي احتج بها ابن عطية وغيره الروايات التي احتج بها ابن عطية

- وأشار ابن عطية إلى روايات اعتبرها مؤيدة لما ذهب إليه، فقد ذكر الرواية الضعيفة التي فيها: « ... فلا يبقى في النار من كان له إيمان "<sup>۳۳</sup>.
- وذكر ابن عطية ٢٣١ رواية منسوبة إلى الحسن البصري ٣٣٥ وهي ضعيفة لورودها من قبل سعيد بن بشير

# 

الضعيف ٣٣٦ عن قتادة.

- وذكر الثعلبي ٢٠٠٧ رواية منقطعة الإسناد منسوبة إلى الحسن البصري، وهي لا تقوم بها حجة لورودها
  من قبل ابن فنجويه الذي قال عنه الذهبي: « ... قال شيرويه في ( تاريخه ) : كان ثقة صدوقاً، كثير
  الرواية للمناكير، حسن الخط، كثير التصانيف ... ٣٠٦٠. ولورودها كذلك من قبل أحمد بن جعفر بن
  حمدان الدنوري الذي « اختل في آخر عمره » ٢٠٠٠.
  - وذكر الثعلبي رواية ٢٠٠ جاء فيها: «من أمتي من سيدخل الله بشفاعته الجنة أكثر من مضر».
- وأخرج هذه الرواية أيضاً ابن ماجة ٢١٦، وابن أبي شيبة ٢١٦، والحاكم ٢١٦، وأبو يعلى ٢١١، وعبد بن حميد ٢١٦، والطبراني في الكبير ٢١٧، وابن خزيمة ٢١٨.

هذه الرواية التي أخرجها الثعلبي وغيره ضعيفة وذلك بسبب جهالة عبد الله بن قيس الأسدي النخعي، فقد قال ابن حجر في التهذيب: « قال علي بن المديني: عبد الله بن قيس الذي روى عنه داو د بن أبي هند سمع المحارث بن وقيش، وعنه داو د بن أبي هند مجهول لم يرو عنه غير داود، ليس إسناده بالصافي) ٢٤٩٠.

وأخرج الترمذي رواية منسوبة إلى أبي سعيد الخدري من طريق عطية العوفي الضعيف "٠٠.

قال الترمذي: « حدَّثنا أبو عمار الحُسَيْنُ بنُ حُرَيْتُ، أخبرنا الْفَضْلُ بنُ مُوسَى، عن زَكَرِيّا بن أَبي زَائدَةَ، عن عَطِيّةَ، عن أبي سَعيد، أَنَّ رَسُولَ الله قالَ: «إِنَّ مِنْ أُمْتِي مَنْ يَشْفَعُ لِلفَيّامِ مِنَ النّاسِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَشْفَعُ لِلقَبِيلَةِ، وَمَنْهُمْ مَنْ يَشْفَعُ لَلْعُصْبَة، وَمَنْهُمْ مَنْ يَشْفَعُ لِلرَّجُلِ حَتّى يَذْخُلُوا الْجَنَّةَ».

أخرج هذه الرواية الترمذي ٢٥١، وابن خزيمة ٢٥٢، و الإمام أحمد٢٥٠٠.

واحتج بها الألوسي٢٠٠.

وأخرج الطبري°° رواية جاء فيها: « لا يبقى في النار إلا أربعة أو ذو الأربعة ... «، وقد نسبت تلك الرواية إلى عبد الله بن مسعود.

وذكرها واحتج بها البروسوي٢٠٦، والبغوي٢٠٦، والثعلبي٢٥٨، والخازن٢٠٩، واللالكائي٢٦٠.

هذه الرواية ضعيفة وذلك بسبب أبي الزعراء ٢٦١ الراوي عن ابن مسعود.

وجاء عند تفسير قوله تعالى: ﴿فَمَا لَنَا مِن شَلْفِعِينَ﴾ رواية تذكر خروج أناس من نار جهنم وهي رواية ضعيفة لورودها من قبل رجل مجهول بين الوليدَ بن مسلم وأبي الزبير.

فقد أورد البغوي ٢٠٠ في تفسيره: « أخبرنا أبو سعيد الشريحي أخبرنا أبو إسحاق الثعلبي أخبرني الحسين بن محمد بن فنجويه حدثنا محمد بن الحسن اليقطيني أخبرنا أحمد بن عبد الله يزيد العقيلي حدثنا صفوان بن صالح حدثنا الوليد بن مسلم حدثنا من سمع أبا الزبير يقول: أشهد لسمعت جابر بن عبد الله يقول: سمعت رسول الله عَيَّاتُ يقول: (إنّ الرجل ليقول في الجنة ما فعل صديقي فلان وصديقه في الجحيم فيقول الله تعالى: أخرجوا له صديقه إلى الجنة فيقول من بقي: ﴿ فَمَا لنَا مِن شَافِعِينَ \* وَلا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴾ ). قال الحسن: استكثروا من الأصدقاء المؤمنين فإن لهم شفاعة يوم القيامة » .

وقد ذكر هذه الرواية واحتج بها ابن الجوزي٣٦٠، والبروسوي٣٦٠.

# % وجاءت رواية أخرى منسوبة إلى أنس بن مالك

قال ابن ماجة ٢٠٠٠: حدَّثنا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْد اللهِ بْنِ نُمُيْرٍ وَعَلِيُ بْنُ مُحَمِّد، قَالاَ: حَدِّثَنَا وَكِيعٌ عَنِ الأَعْمَشِ، عَنْ يَزِيدَ الرَّقَاشِيِّ، عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ: «يَصُفُ النَّاسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ صُفُوفًا » وَقَالَ ابْنُ نُمَيْرٍ: والمستعلق والمستعلق والمستعلق والمستعلق والمستعلق والمستعلق والمستعلق والمستعلق والمنتقل والمنتقل والمنتقل

أَهْلُ الْجُنَة. فَيَمُرُ الرَّجُلُ مِنْ أَهْلِ النَّارِ عَلَى الرَّجُلِ فَيَقُولُ: يَا فُلاَنُ أَمَا تَذْكُرُ يَوْمَ اسْتَسْقَيْتَ فَسَقَيْتُكَ شَرْبَةً؟ قَالَ : فَيَشْفَعُ لَهُ. وَيُمُرُ الرَّجُلُ فَيَقُولُ: أَمَا تَذْكُرُ يَوْمَ نَاوَلَتُكَ طَهُوراً؟ فَيَشْفَعُ لَهُ». قَالَ ابْنُ ثَمْيُرٍ: «وَيَقُولُ: يَا فُلاَنُ أَمَا تَذْكُرُ يَوْمَ بَعَثْنَى فِي حَاجَة كَذَا وَكَذَا، فَذَهْبُتُ لَكَ؟ فَيَشْفَعُ لَهُ».

ذكر هذه الرواية واحتج بها القرطبي٢٦٦، والمنذري٢٦٧، والثعالبي٢٦٨، والبغوي٢٦٠.

هذه الرواية المنسوبة إلى أنس بن مالك ضعيفة بسبب عنعنة الأعمش ٢٧٠، وضعف يزيد الرقاشي ٢٧١.

وجاءت هذه الرواية المنسوبة إلى أنس بن مالك عند أبي يعلى ٢٧٦ من طريق علي بن أبي سارة الشيباني
 الضعيف ٢٧٣.

فبسبب ضعف دلالة مفهوم المخالفة، وبسبب ضعف الروايات التي ذكرت أن تُم شفاعة للعصاة يوم القيامة يتبين لنا عدم صحة قول القائلين بالشفاعة لأهل الكبائر من المسلمين.

فهذا هو الحق الذي أقرته مناهج الأمة الإسلامية العادلة التي لا تحابي أحداً.

والحمد لله رب العالمين.

# القسم الثالث

# روايات أُستعين بهافي تأييد فكرة الشفاعة لأهل الكبائر

وفي هذا القسم نذكر روايات أخرى جاءت عند تفسير قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفَرُ أَن يُشْرَكَ بِه وَيَغْفرُ مَا دُونَ ذَلكَ لَمَن يَشَاء ﴾ وقد تكررت تلك الروايات عند القائلين بـ(فكرة الشفاعة لأهل الكبائر ) من غَير توبة قبل الممات.

الرواية التي فيها: ( الدواوين عند الله ثلاثة: ديوان لا يعبأ الله به شيئاً، وديوان لا يترك الله منه شيئاً، وديوان لا يغفره الله )

جاءت هذه الرواية في كتب الحديث منسوبة إلى أم المؤمنين عائشة، وأنس بن مالك، وسلمان الفارسي، وأبي هريرة سخينم، ومنسوبة كذلك إلى قتادة والحسن البصري.

جاءت هذه الرواية في مسند الإمام أحمد، وعند الحاكم، وابن أبي حاتم، والطيالسي، والبزار، والطبراني، وعبد الرزاق، كما سيأتي تفصيله.

وذكر هذه الرواية واحتج بها الإمام ابن كثير ٢٧٠، والسيوطي ٣٠٠، وغيرهما.

# الله رواية منسوية إلى أم المؤمنين عائشة سي الله المنافقة المنافقة

جاء في مسند الإمام أحمد: «حدثنا يزيد. قال أخبرنا صدقة بن موسى. قال: حدثنا أبو عمران الجوني، عن يد بن بابنوس، عن عائشة. قالت: قال رسول الله عليه:

«الدواوين عند الله ثلاثة: ديوان لا يعبأ الله به شيئاً، وديوان لا يترك الله منه شيئاً، وديوان لا يغفره الله، فأما الديوان الذي لا يغفره الله فالشرك بالله، قال الله عز وجل: ﴿إِنّهُ مَن يُشْرِكُ بالله فَقَدْ حَرّمَ الله عَلَيه آلجُنَةً﴾ وأما الديوان الذي لا يعبأ الله به شيئاً، فظلم العبد نفسه فيما بينه وبين ربه من صوم يومَ تركه أو صلاة تركها، فإن الله يغفر ذلك الله الحق مَوْدُونِهِ فَادُونِهِ فَادُونِهِ فَادُونِهِ فَادُونِهِ فَادُونِهِ فَادُونِهِ فَادُونِهِ فَادُونِهِ فَادُونِهِ فَالْوَيْهِ فَالْمُونِهِ فَادُونِهِ فَادُونِهِ فَادُونِهِ فَالْمُونِ فَالْمُونِي ف

ويتجاوز إن شاء، وأما الديوان الذي لا يترك الله منه شيئاً فظلم العباد بعضهم بعضاً، القصاص لا محالة» .

أخرج هذه الرواية الإمام أحمد ٢٧٦، والحاكم ٢٧٧، وابن أبي حاتم ٢٧٨.

جاءت هذه الرواية من طريق صدقة بن موسى الدقيقي البصري الضعيف.

قال ابن حجر: « ... قال ابن أبي خيثمة عن ابن معين: ليس حديثه بشيء وقال ابن معين أيضا وأبو داود والنسائي والدولابي ضعيف ... وقال الترمذي ليس عندهم بذاك القوي ... وقال أبو حاتم لين الحديث يكتب حديثه ولا يحتج به ليس بقوي. وقال أبو أحمد الحاكم: ليس بالقوي عندهم ... وقال الساجي ضعيف الحديث "<sup>74</sup>.

#### السحابي أنس بن مالك الصحابي أنس بن مالك السابة منسوبة إلى الصحابي

- وجاء عند البزار ۲۰۰ رواية أخرى منسوبة إلى الصحابي أنس بن مالك من طريق زياد بن عبدالله النميري، الذي ضعفه علماء الجرح والتعديل، فقد قال عنه الحافظ ابن حجر: «ضعيف ۱۳۸».
- وجاءت هذه الرواية أيضاً منسوبة إلى أنس بن مالك عند الطيالسي ٢٨٠ من طريق الربيع بن صبيح
   ويزيد الرقاشي الضعيفين.

#### الربيع بن صبيح السعدي

قال الحافظ ابن حجر في التهذيب: « ... قال عفان بن مسلم: أحاديثه كلها مقلوبة ... وقال ابن أبي خيثمة: عن ابن معين ضعيف الحديث. وقال ابن سعد والنسائي: ضعيف ... وقال يعقوب بن شيبه: رجل صالح صدوق ثقة ضعيف جداً ... وقال ابن أبي شيبه: عن ابن المديني هو عندنا صالح وليس بالقوي ... وقال الساجي: ضعيف الحديث، أحسبه كان يهم، وكان عبدا صالحا ... وقال الفلاس: ليس بالقوي ... "٢٨٠م. وقال عنه في التقريب: « صدوق، سيء الحفظ، وكان عبدا جاهدا "٢٨٠م.

## يزيد بن أبان الرقاشي ... البصري

قال الحافظ ابن حجر في التهذيب: «قال ابن سعد: كان ضعيفاً قدرياً ... وقال شعبة : لأن أقطع الطريق أحب إلي من أن أروي عن يزيد ... وقال يزيد بن هارون: سمعت شعبة يقول: لأن أزني أحب إلي من أن أحدث عن يزيد الرقاشي ... وقال أبو داود عن أحمد : لا يكتب حديث يزيد ... وقال ابن أبي خيثمة: عن ابن معين رجل صالح وليس حديثه بشيء ... وقال النسائي والحاكم أبو أحمد: متروك الحديث وقال النسائي أيضاً : ليس بثقة ... " \* 70.

## 🤻 رواية منسوبة إلى الصحابي سلمان الفارسي 🖑

 وجاءت هذه الرواية أيضاً منسوبة إلى الصحابي سلمان الفارسي عند الطبراني ٢٨٦ في المعجمين الصغير والكبير من طريق يزيد بن سفيان بن عبيد الله بن رواحة البصري الضعيف.

قال أبو حاتم : « يروي عن سليمان التيمي بنسخة مقلوبة، روى عنه عبيد الله بن محمد الحارثي، لا يجوز الاحتجاج به إذا انفرد لكثرة خطئه ومخالفته الثقات في الروايات »^^٧.

# الله رواية منسوبة إلى الصحابي أبي هريرة على المريرة المنافقة الما المالية الما

وأورد الطبراني في المعجم الأوسط ٢٨٠ هذه الرواية منسوبة إلى الصحابي أبي هريرة من طريق طلحة

#### بن عمرو بن عثمان الحضرمي المكي المتروك.

قال الحافظ ابن حجر: « ... قال عمرو بن علي: كان يحيى وعبدالرحمن لا يحدثان عنه، وقال احمد: لا شيء متروك الحديث. وقال ابن معين: ليس بشيء ضعيف وقال الجوزجاني: غير مرضي في حديثه، وقال أبو حاتم: ليس بقوي لين عندهم. وقال البخاري: ليس بشيء كان يحيى بن معين سيء الرأي فيه. وقال أبو داود: ضعيف. وقال النسائي: متروك الحديث. وقال أيضا: ليس بثقة ... وقال البزار: ليس بالقوي وليس بالحافظ ... وقال ابن المديني: ضعيف ليس بشيء. وقال أبو زرعة والعجلي والدارقطني ضعيف ... ٢٥٠٨.

## \* رواية منسوبة إلى الحسن أو قتادة أو كليهما

• وأورد عبد الرزاق ٢٠٠ هذه الرواية من طريق معمر عن قتادة بن دعامة العراقي أو الحسن البصري. رواية معمر بن راشد عن العراقيين ضعيفة، قال ابن حجر: « ... قال ابن أبي خيثمة: سمعت يحيى بن معين يقول: إذا حدثك معمر عن العراقيين فخالفه إلا عن الزهري وابن طاوس فإن حديثه عنهما مستقيم فأما أهل الكوفة وأهل البصرة فلا وما عمل في حديث الأعمش شيئاً. وقال يحيى: وحديث معمر عن ثابت وعاصم بن أبي النجود وهشام بن عروة وهذا الضرب مضطرب كثير الأوهام "٢٠٠.

# الرواية التي فيها: ( من قرأ القرآن وحفظه أدخله الله الجنة وشفعه في عشرة من أهل بيته كلهم قد استوجب النار )

قال ابن ماجة: «حدّثنا عَمْرُو بْنُ عُثْمَانَ بْنِ سَعيد بْنِ كَثير بْنِ دِينَارِ الْحِمْصِيُّ . حَدّثَنَا نَحَمَدُ بْنُ حَرْبٍ،
 عَنْ أَبِي عُمَرَ، عَنْ كَثير بْنِ زَاذَانَ عَنْ عَاصِم بْنِ حَمْزُةَ، عَنْ عَلَيّ بْنِ أَبِي طَالَبٍ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله:
 «مَنْ قَرَأَ اللَّهُ آنَ وَحَفَظُهُ أَدْحَلُهُ الله الْجُنَةَ وَشَفْعَهُ فِي عَشَرَةٍ مِنْ أَهْلَ بَيْتِهٍ. كَلَّهُمْ قَد اسْتَوْجَبَ النّارَ».

أخرج هذه الرواية الضعيفة ابن ماجة ٢٩٦، والترمذي ٢٩٦، والإمام أحمد ٢٩٠، والطبراني ٢٥٠ من طريق كثير بن زاذان النخعي الكوية المجهول.

قال ابن حجر: « ... قال عثمان بن سعيد عن ابن معين: لا أعرفه وقال ابن أبي حاتم عن أبيه وأبي زرعة شيخ مجهول ... وقال الأزدى فيه نظر "٢٩٦.

وأورد أبو يعلى في مسند ٢٩٠ : «حدثنا محمد بن بحر حدثنا يحيى بن سليم الطائفي حدثنا الأزور ابن غالب البصري عن ثابت البناني وسليمان التيمي عن أنس بن مالك، قال رسول الله عليه : «إن الله في كل يوم جمعة ست مائة ألف عتيق يعتقهم من النار قال أحدهما في حديثه كلهم قد استوجبوا النار» ».

هذه الرواية لا يحتج بها لورودها من قبل الازوربن غائب البصري، قال محمد بن حبان أبو حاتم التميمي: 
« ... كان قليل الحديث إلا أنه روى – على قلته – عن الثقات ما لم يتابع عليه من المناكير فكأنه كان يخطئ وهو لا يعلم حتى صار ممن لا يحتج به إذا انفرد، روى عن سليمان التيمي وثابت عن أنس أن النبي على الله كان يقول: إن لله عز وجل في كل يوم ستمائة ألف عتيق من النار كلهم قد استوجبوا النار ثناه الحسين بن عبد الله القطان بالرقة ثنا عمرو بن هشام الحراني ثنا يحيى بن سليم عن الأزور بن غالب، هذا متن باطل لا أصل له ١٩٠٨.

وكذلك لورودها من قبل يحيى بن سليم الطائفي، قال ابن حجر: : صدوق سيء الحفظ»٢٩٦. وكذلك لورودها من قبل محمد بن بحر الهجيمي، قال ابن حجر: « قال العقيلي بصري منكر الحديث، كثير

# عِنْ ﴾ لحق مِنْ أَذْنِهِ مِنْ أَذْنِهِ مِنْ أَنْسِ مِنْ أَنْسِ مِنْ أَنْسِ مِنْ أَنْسِ مِنْ أَذْنِهِ مِنْ أَذَنِهِ مِنْ أَذِنْهِ مِنْ أَذَنِهِ مِنْ أَذَنْهِ مِنْ أَذَنِهِ مِنْ أَذِنْهِ مِنْ أَذِنْهِ مِنْ أَذَنِهِ مِنْ أَذِنْهِ مِنْ أَذِنْهِ مِنْ أَذِنْهِ مِنْ أَذِنْهِ مِنْ أَذِنْهِ مِنْ أَذِنْهِمِ مِنْ أَذِنْهِ مِنْ أَذِنْهِ مِنْ أَذِنْهِ مِنْ أَذِنْهِمِ مِنْ أَنْكُونِهِ مِنْ أَذِنْهِمِ مِنْ أَذِنْهِمِ مِنْ أَذِنْهِمِ مِنْ أَذَنْهِمِ مِنْ أَذِنْهِمِ مِنْ أَذَائِهِمِ مِنْ أَذَنْهِمِ مِنْ أَنْهِمُ مِنْ أَنْهِمُ مِنْ أَنْهِمُ لِلَا لِمُعْتَمِ مِنْ أَنْفِيمِ مِنْ أَنْهِمُ لِنَائِهِمُ لِنَائِهِمِنْ أَنْعِيمُ لِلْعُلِيمِ مِنْ أَنْهِمِي أَنْفِيمِ مِنْ أَنْهِمِي أَنْفِيمِنْ أَنْهِمُ لِلْعِيمُ مِنْ أَنْفِيمِ مِنْ أَنْهِمُ لَالِيمِ مِنْ أَنْفِيمِي أَنْفِيمِ مِنْ أَنْفِيمِي أَنْفِيمِ مِنْ أَنْفِيمِ مِنْ أَنْفِيمِ مِنْ أَنْفِيمِنْ أَنْفِيمِ مِنْ أَنْفِيمِنْ أَنْفِيمُ مِنْ أَنْفِيمُ مِنْ أَنْفِيمِ مِنْ أَنْفِيمِ مِنْ أَنْفِيمُ مِنْ أَنْفِي

الوهم. وقال ابن حبان: سقط الاحتجاج به »٤٠٠.

 وجاء نحو هذه الرواية عند أبي يعلى ١٠٠ أيضاً من طريق عبد الواحد بن زيد الذي قال عنه النسائي: « متروك الحديث ٣٠٠٠.

#### \* الرواية التي فيها، (الشفاعة لن وجبت له النار ممن صنع إليهم المعروف في الدنيا)

أخرج الطبراني في الأوسط: »حدثنا محمد بن عبد الله الحضرمي قال نا عبد الجبار بن عاصم قال نا بقية بن الوليد قال نا إسماعيل الكندي عن الأعمش عن شقيق عن عبد الله قال قال النبي عَلَيْكَ في قوله عز وجل ﴿ فَيُوتِهُمُ مِنْ فَضْلِهِ ﴾ الشفاعة لمن وجبت له النار ممن صنع إليهم المعروف في الدنيا ».

أخرج هذه الرواية الطبراني ٢٠٠، وابن أبي عاصم ٢٠٠، وابن أبي حاتم ١٠٠٠.

قال الطبراني بعد أن ذكر هذه الرواية:» لم يرو هذا الحديث عن الأعمش إلا إسماعيل الكندي تفرد به بقية».

#### هذه الرواية ضعيفة وذلك بسبب بقية بن الوليد المدلس تدليس التسوية.

قال أحمد محمد شاكر: « ... منها تدليس التسوية، وهو أن يسقط غير شيخه لضعفه أو صغره، فيصير الحديث ثقة عن ثقة، فيحكم له بالصحة، وفيه تغرير شديد، وممن اشتهر بذلك: بقية بن الوليد، ... وهذا التدليس أفحش أنواع التدليس مطلقاً وشرها "٢٠٠.

وعند النظر في سند هذه الرواية نجد بقية بن الوليد يرويها كالآتي: « ... نا إسماعيل الكندي عن الأعمش عن شقيق عن عبد الله ... ».

وبما أن بقية بن الوليد المدلس تدليس التسوية لم يصرح بالسماع في جميع الطبقات لهذا يحكم على هذه الرواية المنسوبة إلى عبد الله بن مسعود يشخ بالضعف.

## الرواية التي فيها: ( وإن الرجل ليجر إلى النار ... فيقول أرسلوا عبدي )

أخرج الإمام الطبري في تفسيره: «حدثنا أحمد بن إبراهيم الدورقي قال ثنا عبيد الله بن موسى قال أخبرنا إسرائيل عن أبي يحيى عن مجاهد عن ابن عباس قال: إن الرجل ليجر إلى النار فتنزوي وينقبض بعضها إلى بعض فيقول لها الرحمن ما لك؟ فتقول إنه ليستجير مني، فيقول: أرسلوا عبدي. وإن الرجل ليجر إلى النار فيقول يا رب ما كان هذا الظن بك فيقول فما كان ظنك؟ فيقول أن تسعني رحمتك قال فيقول أرسلوا عبدي».

أخرج هذه الرواية الضعيفة الإمام الطبري ٢٠٠، والإمام أحمد في كتاب الزهد٢٠٨، وابن أبي نعيم٢٠٠٠.

هذه الرواية ضعيفة لورودها من قبل عبيد الله بن موسى وأبي يحيى القتات.

#### عبيدالله بن موسى بن أبي المختار

قال ابن حجر: «قال الميموني ذُكر عند أحمد عبيدالله بن موسى فرأيته كالمنكر له وقال: كان صاحب تخليط وحدث بأحاديث سوء، قبل له: فابن فضيل؟ قال: كان أستر منه، وأما هو فأخرج تلك الأحاديث الردية ..

قال الجوزجاني: وعبيدالله بن موسى أغلى وأسوأ مذهباً وأروى للعجائب. وقال الحاكم: سمعت قاسم بن قاسم المياري، سمعت أبا مسلم البغدادي الحافظ يقول: عبيدالله بن موسى من المتروكين، تركه أحمد . . قال أحمد: روى مناكير وقد رأيته بمكة فاعرضت عنه وقد سمعت منه قديماً ... "١٠٠.

#### أبويحيى القتات الكوفي الكناني

قال ابن حجر: « ... قال عبد الله بن أحمد عن أبيه كان شريك يضعف أبا يحيى القتات وقال الأثرم عن أحمد روى عنه إسرائيل أحاديث كثيرة مناكير جدا ... وقال النسائي ليس بالقوي وقال ابن عدي وفي حديثه بعض ما فيه إلا أنه يكتب حديثه ... "<sup>11</sup>.

# الْ الرواية الَّتِي فيها ، « قَالَ ، يَا رَبُ فَإِنِّي قَدْ عَفَوْتُ عَنْهُ ، قَالَ اللَّه عَزْ وَجَلَّ ، فَخُذْ بِيَدِ أَخُيكُ فَخُذْ بِيَدِ أَذَخُلُهُ الْجَنَّةُ ».

قال الحاكم: «حدّثنا أبو منصور محمد بن القاسم العتكي، ثنا أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أنس القرشي، ثنا عبد الله بن بكر السهمي، أنبا عباد بن شيبة الحبطي، عن سعيد بن أنس، عن أنس بن مالك القرشي، ثنا عبد الله بن بكر السهمي، أنبا عباد بن شيبة الحبطي، عن سعيد بن أنس، عن أنس بن مالك المخطف الله بنيا رسول الله بأبي أنت وأمي؟ قال: «رَجلان من أُمتي جَنّيا بَيْنَ يَدَيْ رَبّ الْعزَة فقال أَحَدُهُما: يا رَبّ خُذُ لِي مَظُلمتي من أُخي، فقال الله بَبارَكُ وتَعَالَى للطالبِ: فَكيف تَصْنَعُ بَاحْيَك وَلَم يُبَق من حَسناته شَيْء؟ قال: يا رَبّ فَلْيَحْمل مِن أُوزارِهِم، فقال الله تعنا رسول الله بالبكاء، ثم قال: «إن ذاكَ الْيَوْمَ عظيمٌ يَختاجُ النّاسُ أَنْ يُحْمَل عَنْهُم مِن أُوزارِهِم، فقال الله تعالى للطالب: ارْفَعْ بَصَرَك فَانْظُرْ في الجنان فَرَفَعَ يَختاجُ النّاسُ أَنْ يُحْمَل عَنْهُم مِن أُوزارِهِم، فقال الله تعالى للطالب: ارْفَعْ بَصَرَك فَانْظُرْ في الجنان فَرَفَعَ رَأْسُهُ فقالَ: يا رَبّ أَرَى مَدائنَ مَنْ ذَهْبَ وَقُصوراً مِنْ ذَهْب مُكَلّلَة باللُولُولُ لأي نَبي مَداأَو لأي صَدِيق قال: يا رَبّ أَرَى مَدائنَ مَنْ ذَهْب وَقُصوراً مِنْ وَمُن عَلْك المَلْك ذلك؟ قال: أَنْتَ عَلَكُهُ قال: عادن الله تعالى المقال الله وأصل عنه، قال الله عَلى المَن وَمُ عَنْ أَمْد عَرَ وَجَلّ: فَخُذْ بَيد أَخَيكُ قال: عاد الله تعالى يُصَالِع المُنْ عَنْه، قال الله تعالى يُصَالح بَيْن الله تعالى يُصَالح بيض حالا الله المُن وَلُولُ الله مَعالى المُناد ولم يخرجاه».

أخرج هذه الرواية الحاكم٢١٠، وابن أبي الدنيا٢١٠.

هذه الرواية ضعيفة لوجود عباد بن شيبة الحبطي في سندها. فقد قال ابن حجر: «... ضعيف وقال ابن حبوز الاحتجاج بما انفرد به من المناكير » " أ.

## الرواية التي جاء فيها: ( ... إن لي ابن أخ لا ينتهي عن حرام )

جاء عند الطبراني ۱۰ وواية منسوبة إلى الصحابي أبي أيوب الأنصاري من طريق واصل بن السائب
 الرقاشي الضعيف.

قال الطبراني في المعجم الكبير: « ثنا عبد الله بن أحمد بن حنبل، ثنا أحمد بن جناب المصيصي، ثنا عيسى بن يونس، عن واصل بن السائب، عن أبي سورة، عن أبي أيوب، قال جاء رجل إلى النبي عَلَيْ فقال: إن لي ابن أخ لا ينتهي عن حرام قال ما دينه قال ما دينه قال يصلي ويوحد الله. قال: فاستوهب منه دينه فإن أبي فابتعه منه. فطلب ذلك الرجل منه فأبي عليه، فأتى النبي عَلَيْ فأخبره فقال: وجدته شحيحا على دينه فأنزل الله عز وجل ﴿ إِنّ اللهُ عَلْ يُشَاءُ ﴾.

وذكر هذه الرواية واحتج بها ابن كثير ٢١١، والسيوطي٢١٠.

## هذه الرواية ضعيفة بسبب واصل بن السائب الرقاشي.

قال ابن حجر: « .... قال أبو داود عن يحيى بن معين ليس بشيء وقال أبو بكر بن أبي شيبه ضعيف وقال أبو زرعة ضعيف الحديث ... وقال البخاري وأبو حاتم منكر الحديث وقال النسائي متروك الحديث ... وقال يعقوب بن سفيان والساجي منكر الحديث وقال الأزدي متروك الحديث وقال يعقوب أيضا والدارقطني وابن حبان ضعيف وقال البزار حدث بالكوفة أحاديث لم يتابع عليها وهو لين ١١٨٠.

# الرواية التي جاء فيها، (..من علم أني ذو قدرة على مغفرة الذنوب غفرت له ولا أبالي، ما لم يشرك بي شيئاً).

جاءت رواية منسوبة إلى الصحابي ابن عباس عند الطبراني ١٠٠ من طريق ابراهيم بن الحكم بن ابان الضعيف.
 قال الطبراني: «حدثنا أبو شيخ عن محمد بن الحسن بن عجلان الأصبهاني، حدثنا سلمة بن شبيب، حدثنا ابراهيم بن الحكم بن أبان، عن أبيه، عن عكرمة، عن ابن عباس عن رسول الله على قال: قال الله عز وجل: «من علم أني ذو قدرة على مغفرة الذنوب غفرت له ولا أبالي، ما لم يشرك بي شيئاً ».
 ذكر هذه الرواية واحتج بها ابن كثير ٢٠٠، والسيوطي ٢٠١٠.

#### هذه الرواية ضعيفة لوجود إبراهيم بن الحكم بن أبان في سندها.

قال الحافظ ابن حجر: « ... قال ابن معين: ليس بنقة. وقال مرة: ضعيف ليس بشيء. ومرة: لا شيء. وقال البخاري: سكتوا عنه. وقال النسائي: ليس بنقة، ولا يكتب حديثه. وقال أبو زرعة: ليس بالقوي، وهو ضعيف. وقال الجوزجاني، والأزدي: ساقط. وقال محمد بن أسد الخشني: أملى علينا إبراهيم بن الحكم بن أبان من كتابه الذي لم نشك أنه سماعه، وهو ضعيف عند أصحابنا، فذكر حديثا. وقال عباس بن عبد العظيم: كانت هذه الأحاديث في كتبه مرسلة، ليس فيها ابن عباس، ولا أبو هريرة؛ يعني أحاديث أبيه عن عكرمة. وقال ابن عدي: وبلاؤه ما ذكروه أنه كان يوصل المراسيل عن أبيه، وعامة ما يرويه لا يتابع عليه ... وقال الدارقطني: ضعيف. قال الآجري: سألت أبا داود عنه فقال: لا أحدث عنه. وذكره الفسوي في باب من يرغب عن الرواية عنهم، وقال أيضا: لا يختلفون في ضعفه. وقال الحاكم أبو أحمد: ليس بالقوي عندهم. وقال العقيلي: ليس بشيء ولا بنقة » "".

وجاءت رواية منسوبة إلى عبد الله بن عمرو عند الطبري في (تهذيب الآثار )<sup>۲۲</sup> من طريق رواية أبي أحمد محمد بن عبد الله بن الزبير الزبيري الكوفي عن سفيان الثوري، وهي لا تثبت، فقد قال ابن حجر: «قال حنبل بن إسحاق عن أحمد بن حنبل كان كثير الخطأ في حديث سفيان »<sup>۲۲</sup>.

وتلك الرواية لا تثبت كذلك لوجود رجل مجهول بين ابن عمرو ومسروق.

وهذه الرواية المنسوبة إلى ابن عمرو جاءت أيضاً عند الطبري في (تهذيب الآثار) من طريق لا تثبت. فقد وردت من طريق معاوية بن هشام الأزدي. قال ابن حجر: «قال عثمان الدارمي عن ابن معين: صالح وليس بذاك ... قال عثمان بن أبي شيبة: معاوية بن هشام رجل صدق وليس بحجة.
 وقال الساجى: صدوق يهم. قال أحمد بن حنبل: هو كثير الخطأ "٢١٠.

وكذلك لا تثبت لوجود رجل مجهول في سندها بين مسروق وعبد الله بن عمرو.

# \* الرواية التي فيها : ( ... دَعَوْتُ اللَّهُ يَوْمَ عَرَفَةَ أَنْ يَغْفِرَ لِأُمَّتِي ذُنُوبَها، فأجابَنِي أَنْ قَدْ غَفَرْتُ ... )

رواية منسوبة إلى العباس بن مرداس السلمي من طريق عبد الله بن كنانة بن العباس الأسلمي وأبيه. قال الإمام الطبري<sup>٢٢٧</sup>: « حدثني إسماعيل بن سيف العجلي، قال: ثنا عبد القاهر بن السري السري السلمي، قال: ثنا ابن كنانة، ويكنى أبا كنانة، عن أبيه، عن العباس بن مرداس السلمي، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «دَعَوْتُ الله يَوْمَ عَرَفَةَ أَنْ يَغْفَرَ لاَمْتِي ذُنُوبَها، فأجابَني أَنْ قَا غَفْرْتُ، إلاَّ ذُنُوبَها بَيْنَها وَبْينَ خَلْقي، فأعَدْت الدُعاءَيُومَند، فَلَمُ أُجُبُ بشَيْء، فَلَمَا كَانَ غَدَاةَ المُرْذَلَفة قلْتُ: يا رَبَّ إنَّكَ قادرٌ أَنْ تُعَوِّضَ هَذَا المَظْلُومَ من ظُلامَته، وتَغْفَرُ لَهَذَا الظَّلَم، فأجابِني أَنْ قَدْ غَفَرْتُ» قال: فضحك رسول الله صلى الله عليه وسِلم، قال: فقلنا: يا رسول الله رأيناك تضحك في يوم لم تكن تضحك فيه؟ قال: «ضحكت مِنْ عَلَيه والله على رأسه»».

هذه الرواية لا تقوم بها حجة وذلك لورودها من قبل عبد الله بن كنانة بن العباس بن مرداس السلمي، فقد قال عنه البخاري: « لم يصح حديثه» ٢٤٠٠ .

ولورودها كذلك من قبل كنانة بنُ عَبَاس بن مرداس السلمي، فقد قال عنه ابن حجر: « روى عن أبيه أن النبي دعا لأمته عشية عرفة. وعنه: ابنه عبد ألله . قال البخاري: لا يصح ... وقال في كتاب الضعفاء: حديثه منكر جداً، لا أدري التخليط منه أو من ابنه، ومن أيّهما كان فهو ساقط الاحتجاج به "٢٠٠.

وجاء نحو هذه الرواية أيضاً عند الإمام الطبري<sup>٢٠</sup> منسوبة إلى الصحابي ابن عمر من طريق بشار بن
 بكير الحنفي الذي لم أعثر له على ترجمة في كتب الرجال التي بين يدي.

# الرواية التي فيها: (أُمَتِي هذه أُمَةٌ مَرْحُومَةٌ لَيْسَ عَلَيْهَا عَذَابٌ في الآخِرة ) جاءت هذه الرواية منسوبة إلى الصحابي أبي موسى الأشعري

قال أبو داود: « حدثنا عُثْمانُ بنُ أبي شَيْئة قالُ أخبرنا كَثيرُ بنُ هشَام أخبرنا المَسْعُوديُ عن سَعيد بنِ أبي بُرُدَةَ عن أبيه مُوسَى، قالُ قالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسَلم: «أُمتِي هذَه أُمَةٌ مَرْخُومَةٌ لَيْسَ عَلَيْه وسَلمَ: «أُمتِي هذَه أُمّةٌ مَرْخُومَةٌ لَيْسَ عَلَيْها عَذَابٌ في الدُنْيَا الْفَتَنُ وَالرَّلازِلُ وَالْقَتْلُ» ».

أخرج هذه الرواية أبو داو دارً ٤٠٦٠، والحاكم ٢٣٠، والإمام أحمد ٢٣٠، وعبد بن حميد ٢٠٠٠.

هذه الرواية لا حجة فيها لورودها من قبل عبد الرحمن بن عبد الله بن عتبة المسعودي الذي اختلط في آخرعمره.

قال ابن حجر في التهذيب: « وقال عبد الله بن أحمد عن أبيه: سماع وكيع من المسعودي قديم وأبو نعيم أيضاً، وإنما اختلط المسعودي ببغداد، ومن سمع منه بالكوفة والبصرة فسماعه جيد ... وقال ابن نمير: كان ثقة، ثقة واختلط بآخره، سمع منه ابن مهدي ويزيد بن هارون أحاديث مختلطة ... وقال ابن سعد: كان ثقة، كثير الحديث، إلا أنه اختلط في آخر عمره، ورواية المتقدمين عنه صحيحة ... وقال ابن عمار: كان ثبتاً قبل أن يختلط، ومن سمع منه ببغداد فسماعه ضعيف. وقال العجلي: ثقة، إلا أنه تغير بآخره. وقال ابن خراش نحو ذلك. وقال ابن حبان: اختلط حديثه فلم يتميز فاستحق الترك» "كأ.

فعلينا عدم الأخذ بما جاء في هذه الرواية لأن المسعودي قد وصف بالاختلاط، وليس هناك ما يثبت أن أداءه لهذه الرواية كان قبل الاختلاط. والراجح أنه أدى هذه الرواية بعد الاختلاط لأن تلميذه في هذه الرواية هو كثير بن هشام الكلابي الرقي نزيل بغداد. وقد قال الحافظ ابن حجر عن المسعودي: « صدوق اختلط قبل موته، وضابطه: أن من سمع منه ببغداد فبعد الاختلاط »٢٦٪.

وجاءت هذه الرواية أيضاً عند أبي يعلى ٢٠٠ منسوبة إلى أبي موسى الأشعري من طريق يحيى بن
 يمان ٢٠٠ وأبي هشام الرفاعي الضعيفين.

#### فأبو هشام الرفاعي هو، محمد بن يزيد بن محمد بن كثير بن رفاعة بن سماعة العجلي.

قال ابن حجر: «قال البخاري: رأيتهم مجتمعين على ضعفه، وقال النسائي: ضعيف ... وقال أبو حاتم الرازي سألت بن غير عنه فقال كان أضعفنا طلبا وأكثرنا غرائب ... وقال بن أبي حاتم سألت أبي عنه فقال ضعيف يتكلمون فيه ... وقال الحاكم أبو أحمد ليس بالقوي عندهم "٢٦.

وجاء نحو هذه الرواية عند ابن ماجة " منسوبة إلى أنس بن مالك، وهي ضعيفة لا تقوم بها حجة لورودها من طريق كثير بن سليم الضبي الضعيف " ! .

- وجاء عند الطبراني ٢٠٠٠ رواية أخرى منسوبة إلى أنس بن مالك من طريق أحمد بن طاهر بن حرملة بن يحيى التجيبي الكذاب ٢٠٠٠.
- وجاءت هذه الرواية عند الحاكم " منسوبة إلى أحد الصحابة، وهي ضعيفة لا تقوم بها حجة لورودها من قبل رجل مجهول بين أبي بردة والصحابي، وكذلك بسبب أحمد بن عبد الجبار بن محمد العطاردي أبو عمر الكوفي. فقد قال عنه ابن حجر: « ضعيف وسماعه للسيرة صحيح " " ...
- وجاءت هذه الرواية عند الطبراني في الأوسط المناسوبة إلى أبي هريرة من طريق سعيد بن مسلمة الأموى الضعيف "المنافقية السند و المتن ليس لها أي وزن في الفكر الإسلامي النظيف، وقد رد ما تحمله من معاني كل من التعالمي و العظيم آبادي: —

قال التعالبي: «وهذا الحديث ليس هو على عمومه في جميع الأمّة؛ لثبوت نُفُوذ الوعيد في طائفة من العُصَاة » أنه. وقال العظيم آبادي: «وقال المظهر هذا حديث مشكل لأن مفهومه أن لا يعذب أحد من أمّته عَلَيْ سواء فيه من ارتكب الكبائر وغيره، فقد وردت الأحاديث بتعذيب مرتكب الكبيرة اللهم إلا أن يأول بأن المراد بالأمة هنا من اقتدى به عَلِيْ كما ينبغي ويمتثل بما أمر الله وينتهي عما نهاه. وقال الطبيي رحمه الله ... والذهاب إلى المفهوم مهجور في مثل هذا المقام وهذه الرحمة هي المشار إليها بقوله: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلِّ شَيْء فَسَاكَتُبُهَا للقاري يَتَبعُونَ الرّسُولَ النّبي الأُمّي ﴾ انتهى الله انهى المها الله المقام وهذه الرحمة هي المشار إليها بقوله: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلِّ شَيْء فَسَاكَتُبُهَا للدِينَ يَتَقُونَ ﴾ إلى وقوله ﴿ الذينَ يَتَبعُونَ الرّسُولَ النّبي الأُمّي ﴾ انتهى الله المالية المقام وهذه الرحمة هي المشار النها المقام وهذه الرحمة هي المشار النها المقام وهذه الرحمة هي المشار الله المقال الله المقال الله المقال الله المؤلّد المقال الله المقال المقال الله المؤلّد المقال المقال المقال المقال المقال المقال المقال المؤلّد المقال المؤلّد المؤلّد المقال المقال المقال المؤلّد المقال المقال المقال المقال المؤلّد المقال المؤلّد المؤل

فعلى العصاة من أفراد هذه الأمة الحذر من هذه الرواية وأمثالها، فالحق واضح وقد بينه كتاب الله تعالى وبينته سنة رسول الله ﷺ الصحيحة.

# \* الرواية التي فيها، ( ... دفع الله إلى كل مسلم يهودياً أو نصرانياً، فيقول؛ هذا فكاكك من النار...)

• قال الإمام مسلم:

« حِدَثنا أَبُو ۚ كُلْرِ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ . حَدَّنَنا أَبُو أُسَامَة عَنْ طَلْحَةَ بْنِ يَحْنَى، عَنْ أَبِي بُرْدَةَ، عَنْ أَبِي مُوسَى، قَالَ: قَالِ رَسُولُ اللهِ ﷺ : «إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ، دَفَعَ اللهِ عَزْ وَجَلَ إِلَى كُلِّ مُسْلِمٍ، يَهُودِيًّا أَوْ نَصْرَانِيًّا. فَيَقُولُ: هذَا فكاكُك من النَّارِ»».

أخرج هذه الرواية الإمام مسلم "ف، وعبد بن حميد"،

هذه الرواية والروايات السابقة تهدم في نفوس الآخذين بها روح الخوف من هول يوم القيامة وتزين لحملة النفوس الضعيفة الدعة والسكون إلى ملذات الدنيا.

فكيف تنهض الهمم وهناك وعود بالشفاعة لأهل الكبائر؟.

وكيف تسعى النفوس إلى تقوى الله وهناك من يعدها بالفداء؟.

ومهما يكن من أمر، ومهما تكن من دعوة رائجة ومنتشرة، فإن الإسلام أقام مبادئه وقيمه على مناهج سوية تسعد بها الإنسانية في الدنيا و تهدي العابدين لله إلى جنة عالية عرضها السماوات والأرض. فعلى الراغبين في نيل الجنة تجنب سفاسف الأمور و الإعراض عن هذه المعاني التي تعرضها هذه الرواية والروايات السابقة.

هذه الرواية لم تسلم من جانب السند، وأما متنها فقد حُمل على معاني توافق جوهر الإسلام الحنيف. ففي سند هذه الرواية طلحة بن يحيى بن طلحة بن عبيد الله التيمي المدني نزيل الكوفة، فقد قال عنه ابن حجر: « صدوق يخطىء من السادسة »<sup>60</sup>.

وقال النسائي: « ليس بالقوي »٢٠٠٠.

وجاءت هذه الرواية أيضاً عند الإمام مسلم من طريق أخرى: «حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة حدثنا عفان
 بن مسلم حدثنا همام حدثنا قتادة أن عونا وسعيد بن أبي بردة حدثاه أنهما شهدا أبا بردة يحدث عمر
 بن عبد العزيز عن أبيه عن النبي عَرَائيةً قال: ... « ثم ذكر نحو الرواية السابقة ...

وجاءت هذه الرواية أيضاً عند الإمام مسلم من طريق أخرى: «حدثنا محمد بن عمرو بن عباد بن جبلة بن أبي رواد حدثنا حرمي بن عمارة حدثنا شداد أبو طلحة الراسبي عن غيلان بن جرير عن أبي بردة عن أبيه عن أبيه عن النبي عَلَيْتُ قال: ... » ثم ذكر نحو الرواية السابقة.

جاءت هذه الرواية عند الإمام مسلم ° ، الحاكم ° ° ٤.

هذه الطريق لهذه الرواية لا يعتمد عليها في ترسيخ العقائد، فقد جاءت من طريق شداد أبي طلحة الراسبي، وحرمي بن عمارة بن أبي حفصة.

> شداد بن سعيد أبو طلحة الراسبي البصري، قال عنه ابن حجر: «صدوق يخطى، ١٠٠٠. وأما حرمي بن عمارة بن أبي حفصة فقد قال عنه ابن حجر: « صدوق يهم ١٠٠٥.

- وجاءت هذه الرواية أيضاً في مسند الإمام أحمد ٢٠٠ من طريق النضر بن إسماعيل القاص. قال ابن حجر: «قال عبد الله بن أحمد بن حنبل عن أبيه لم يكن يحفظ الإسناد ... وقال الأثرم عن أحمد قد كتبنا عنه ليس بقوي يعتبر بحديثه ... وقال الدوري وغيره عن ابن معين ليس بشيء ... وقال أبو زرعة والنسائي ليس بالقوي ... قال ابن حبان فحش خطؤه وكثر وهمه فاستحق الترك وقال الحاكم أبو أحمد ليس بالقوي عندهم وقال الساجى عنده مناكير ... »٢٠١٤.
- وجاءت هذه الرواية الضعيفة أيضاً عند الطبراني ٢٠٠ منسوبة إلى أبي موسى من طريق عنعنة الوليد بن مسلم المدلس تدليس التسوية ٢٠٠٠.
- وجاءت هذه الرواية أيضاً عند الطبر اني ١٦٠ من طريق عبد الملك بن عمير بن سويد بن حارثة القرشي المختلف فيه، مع ذكرهم لتغير حفظه في آخر عمره.

قال ابن حجر: « وقال علي بن الحسن الهسنجاني عن أحمد: عبد الملك مضطرب الحديث جداً مع قلة روايته، ما أرى له خمسمائة حديث، وقد غلط في كثير منها. وقال إسحاق بن منصور: ضعفه أحمد جدا ... وقال إسحاق بن منصور عن ابن معين: مخلط . وقال العجلي : يقال له ابن القبطية، كان على الكوفة، وهو صالح الحديث، روى أكثر من مائة حديث، تغير حفظه قبل موته ... وقال النسائي : ليس به بأس»٢٤١٠.

وجاءت هذه الرواية المنسوبة إلى أبي موسى عند الطبراني ٢١٠ من طريق جعفر بن الحارث الواسطي،
 أبى الأشهب الضعيف.

قال ابن حجر في التهذيب: « قال عباس الدوري عن ابن معين: ليس حديثه بشي، . وفي موضع آخر: ليس بثقة . وقال النسائي ضعيف . وقال أبو أحمد الحاكم : ليس بالقوي عندهم . وقال أبو حاتم : شيخ، ليس بحديثه بأس . وقال أبو زرعة : لا بأس به عندي . . . وقال العقيلي: منكر الحديث، في حفظه شي، يكتب حديثه، قاله البخاري. وقال أبو داود : بلغني عن ابن معين أنه ضعفه " 114 .

وقال ابن حجر عنه في التقريب: « صدوق كثير الخطأ »٠٠٠.

وشراح الحديث لم يأخذوا بظاهر هذه الرواية بل حملوا معناها على ما يوافق الفكر الإسلامي الطاهر، فقد قال الإمام النووي: « ومعنى هذا الحديث ما جاء في حديث أبي هريرة: ( لكل أحد منزل في الجنة، ومنزل في النار، فالمؤمن اذا دخل الجنة خلفه الكافر في النار لاستحقاقه ذلك بكفره). ومعنى فكاكك من النار: أنك كنت معرضا لدخول النار، وهذا فكاكك؛ لأن الله تعالى قدر لها عددا يملوها، فاذا دخلها الكفار بكفرهم، وذنوبهم، صاروا في معنى الفكاك للمسلمين.

وأما رواية: (يجي، يوم القيامة ناس من المسلمين بذنوب). فمعناه: أن الله تعالى يغفر تلك الذنوب للمسلمين ويسقطها عنهم، ويضع على اليهود، والنصارى مثلها بكفرهم، وذنوبهم، فيدخلهم النار بأعمالهم، لا بذنوب المسلمين. ولا بد من هذا التأويل؛ لقوله تعالى ﴿ وَلا تَرِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أَخْرَى ﴾.

وقوله: ويضعها، مجاز، والمراد: يضع عليهم مثلها بذنوبهم، كما ذكرناه »٢٠٠.

من هذا الشرح الذي قاله الإمام النووي ومن تلك الأقوال التي ذكرها علماء الجرح والتعديل في حق رجال طرق هذه الرواية يتبين لنا أن القول بفداء الموحدين باليهود والنصارى لا أساس له في عقيدة الإسلام.

فالآيات القرآنية تثبت أن كل نفس ستجازي يوم القيامة عما كسبته ولن تحمل أي نفس أثقال غيرها، فقد قال الله تعالى:﴿ وَلا تَرْرُ وَازِرَةٌ وزْرَ أُخْرَى ﴾.

# \* الرواية التي جاء فيها: ( ...، قام رجل فقال: والشرك يا نبيّ الله ...)

جاء عند الإمام الطبري رواية منسوبة إلى الصحابي عبد الله بن عمر من طريق أبي جعفر عيسى بن
 أبي عيسى ماهان.

قال الإمام الطبري ت<sup>ري</sup>: «حدثني المثنى، قال: ثنا إسحاق، قال: ثنا ابن أبي جعفر، عن أبيه، عن الربيع، قال: ثني محبر، عن عبد الله بن عمر، أنه قال: لما نزلت: ﴿يَاعِبَادَى اللّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسهِمْ ﴾... الآية، قام رجل فقال: والشرك يا نبي الله. فكره ذلك النبيّ يَنْ الله عَمَّالَ: ﴿إِنَّ ٱلله لاَ يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِك لِمَن يَشْاء وَمَن يُشْرِكُ بِآللهِ فَقَد آفَتَرَىٰ إِثْماً عَظِيماً ﴾ ».

وذكر هذه الرواية واحتج بها ابن كثير ٢٧٣، والسيوطي ٢٧٠.

رواية أبي جعفر عيسى بن أبي عيسى ماهان عن الربيع بن أنس مضطربة، فقد قال ابن حبان في ترجمة الربيع بن أنس بن زياد البكري: « والناس يتقون حديثه ما كان من رواية أبي جعفر عنه لأن فيها اضطراب كثير »°۲۰. وأما أبو جعفر عيسى بن أبي عيسى نفسه فلم يسلم من التضعيف، فقد قال الحافظ ابن حجر: « ... قال عبد الله بن أحمد عن أبيه ليس بقوي في الحديث ... وقال ابن أبي مريم عن ابن معين: يكتب حديثه ولكنه يخطىء. وقال ابن أبي خيثمة عن ابن معين: صالح وقال الدوري عن ابن معين ثقة وهو يغلط فيما يروي عن مغيرة ... وقال عمرو بن علي فيه ضعف وهو من أهل الصدق سيء الحفظ ... وقال النسائي: ليس بالقوي وقال ابن خراش صدوق سيء الحفظ ... وقال ابن حبان كان ينفرد عن المشاهير بالمناكير لا يعجبني الاحتجاج بحديثه إلا فيما وافق الثقات ... » " "...

#### الرواية التي فيها: ( ... ومن وعده على عمل عقابا فهو فيه بالخيار).

• رواية منسوبة إلى الصحابي أنس بن مالك

قال أبو يعلي: « حدثنا هدبة حدثنا سهيل بن أبي حزم عن ثابت عن أنس بن مالك قال قال رسول الله ﷺ من وعده الله على عمل ثوابا فهو منجزه له ومن وعده على عمل عقابا فهو فيه بالخيار ».

أخرج هذه الرواية أبو يعلى٧٧٤، والطبراني ٧٨٠.

قال الطبراني بعد أن ذكر هذه الرواية: « لم يرو هذين الحديثين إلا سهل بن أبي حزم تفرد بهما هدبة ». ذكر هذه الرواية واحتج بها ابن كثير (٢٠٠، والسيوطي ٢٠٠، والألوسي ٢٠١، والبروسوي ٢٠٠، والقرطبي ٢٠٠، والثعلبي ٢٠٠،

والناظر في سند هذه الرواية يجدها لا تقوم بها حجة لورودها من قبل سهيل بن أبي حزم الضعيف. فقد قال ابن حجر: « قال حرب عن أحمد: روى أحاديث منكرة. وقال إسحاق بن منصور عن ابن معين:

فقد قال ابن حجر: «قال حرب عن احمد: روى احاديث منكرة. وقال إسحاق بن منصور عن ابن معين: صالح . وقال البخاري : لا يتابع في حديثه، يتكلمون فيه. وقال مرة: ليس بالقوي عندهم. وقال أبو حاتم: ليس بالقوي يكتب حديثه ولا يحتج به ... وقال النسائي : ليس بالقوي »^4.

رواية منسوبة إلى الصحابي جابر بن عبد الله

قال ابن أبي الدنيا: « حدثنا محمد بن عمرو بن أبي مذعور، حدثنا معتمر بن سليمان، حدثني علي بن صالح، عن موسى بن عبيدة، عن أخيه، عن جابر بن عبد الله، أن نبي الله ﷺ قال: «لا تزال المغفرة تحل بالعبد ما لم يرفع الحجاب»، قيل: يا نبي الله، وما الحجاب؟ قال: «الشرك به، وما من نفس تلقاه لا تشرك به شيئا إلا حلت لها المغفرة من الله، إن شاء غفر لها، وإن شاء عذبها»، ثم قال: لا أعلم إلا أن نبي الله قرأ ﴿ إِنَّ اللهُ قَرا أَلْكُ لَمْ يَشَاء ﴾ ٣٠٤٠.

وأخرج هذه الرواية أيُضاً ابن أبي حاتم<sup>^^،</sup>

وهذه الرواية ضعيفة لورودها من قبل مُوسَى بن عُبَيْدَة بن نَشيط بن عَمْرو بن الحارث الرَبْدِي.

# عِيْلِمُ الْحَى مِنْ ٱلْأَنْسِ فَٱلْأَنْسِ فَالْأَنْسِ فَالْأَنْسِ فَالْأَنْسِ فَٱلْأَنْسِ فَالْأَنْسِ فَٱلْأَنْسِ فَالْأَنْسِ فَٱلْأَنْسِ فَالْأَنْسِ فَالْأَنْسِ فَالْأَنْسِ فَالْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَالْمِنْ فَالْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَالْمِنْ فَالْمِنْ فَالْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَالْمِنْ فَالْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَالْمَالِينِ فَالْمِنْ فَالْمَالِينِ فَالْمِنْ فَالْمِنْ فِي الْمَالِينِ فَالْمِنْ فَالْمَالِينِ فَالْمِنْ فِي الْمِيلِينِ فِي الْمِنْ فِي الْمِنْ فِي الْمَالِينِ فِي الْمَالِينِ فِي الْمِنْ فِي الْمِنْ فِيلِيلِ لَهِمِنْ فِي الْمِنْ فِي الْمِنْسِلِينِ الْمِنْ فِي الْمِيلِيِيْ الْمِنْ فِي الْمِنْ فِي الْمِنْ فِي الْمِنْ فِي الْمِنْل

# رواية منسوبة إلى الصحابي أبي ذر

قال ابن حبان: « أخبرنا عمر بن سعيد بن سنان، قال: حدثنا الوليد بن عتبة، قال: حدثنا الوليد بن مسلم، قال: حدثنا أبو ذر، عن رسول الله قال: حدثنا أبو ذر، عن رسول الله عن أسامة بن سلمان، قال: حدثنا أبو ذر، عن رسول الله عَلَى قال: (إن الله يغفر لعبده ما لم يقع الحجاب) قيل: وما يقع الحجاب؟ قال: (أن تموت النفس وهي مشركة) ».

أخرج هذه الرواية ابن حبان ٢٠١، الحاكم ٢٠٠، والإمام أحمد ٢١، والطبراني ٢٠٠.

هذه الرواية ضعيفة لا حجة فيها لورودها من قبل عبد الرحمن بن ثابت بن ثوبان العنسي الدمشقي.

قال ابن حجر: « قال الأثرم عن أحمد: أحاديثه مناكير . وقال محمد بن الوراق عن أحمد: لم يكن بالقوي في الحديث ... وقال النسائي: ضعيف . وقال مرة: ليس بالقوي . وقال النسائي: ضعيف . وقال مرة: ليس بالقوي . وقال مرة: ليس بالقوي . وقال مرة المسربية على المسربية الم

## • رواية منسوبة إلى الصحابي ابن عباس

قال الإمام الطبري<sup>11</sup>: «حدثنا يحيى بن طلحة اليربوعي، قال: ثنا فضيل بن عياض، عن هشام، عن عكرمة، عن ابن عباس، قال: إذا أصاب المحرم الصيد حكم عليه، فإن عاد لم يحكم عليه، وكايز ذلك الى الله عزّ وجل، إن شاء عاقبه، وإن شاء عفا عنه. ثم قرأ هذه الآية: ﴿وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ الله مِنْهُ وَالله عَزِيزٌ ذُو انتقام ﴾...».

هذه الرُواية المنسوبة إلى ابن عباس ضعيفة لا تقوم بها حجة لورودها من قبل يحيى بن طلحة اليربوعي<sup>41</sup>.

وجاء عند الطبري ٢٠١٠: «حدثني المثنى، قال: ثنا عبد الله بن صالح، قال: ثني معاوية بن صالح، عن على بن أبي طلحة، عن ابن عباس، قوله: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقَثُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ ﴾ قال: إن قتله متعمدا أو ناسيا حكم عليه، وإن عاد متعمدا عجلت له العقوبة، إلا أن يعفو الله ».

هذه الرواية ضعيفة لا تقوم بها حجة وذلك لورودها من قبّل علي بن أبي طلحة الهاشمي<sup>11</sup>، ومعاوية بن صالح الحضرمي<sup>11</sup>، وعبد الله بن صالح الجهني<sup>11</sup>.

## الله وعيده في الميزان الله وعيده في الميزان

ولقد استعان القائلون بفكرة جواز أن يخلف الله وعيده بهذه الروايات الضعيفة التي ذكرناها سابقاً، وبهذا ندرك أن هذه الفكرة باطلة لا وزن لها في الفكر الإسلامي الطاهر.

وقد استعان القائلون بهذه الفكرة الباطلة ببيت من الشعر، فقد قال القرطبي: « والعرب تذمّ بالمخالفة في الوعد؛ حتى قال قائلهم:

وقد رد ابن حزم على الآخذين بهذا البيت حيث قال: « وقد ادعى قوم أن اخلاف الوعيد حسن عند العرب، وأنشدوا:

وإنِّي وإنْ أوْعَدْتُهُ أو وَعَدْتُهُ \*\* لَمُخْلِفُ إيعادي ومُنْجِزُ موَعْدي

# المستانة والمستانة والمستان والمستانة والمستانة والمستانة والمستانة والمستانة والمستان

قال أبو محمد: وهذا لا شيء، قد جعل فخر صبي أحمق كافر حجة على الله تعالى والعرب تفخر بالظلم. قال الراجز: أحيا أباه هاشم بن حرمله \*\* يرّى الملوك حول مغربله

يقتل ذا الذنب، ومن لا ذنب له »٠٠٠.

وفكرة احتمال اخلاف الله وعيده لم تلق التأييد في أوساط القائلين بالشفاعة لأهل الكبائر، وقد سجل العلماء ما يناقض هذه الفكرة في كثير من كتبهم:-

- قال ابن كثير: « وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱلله حَدِيثاً ﴾ أي لا أحد أصدق منه في حديثه وخبره
   ووعده ووعيده، فلا إله إلا هو ولا رب سواه ٤٠٠٠.
  - وقال ابن كثير أيضاً: « الحاقة من أسماء يوم القيامة لأن فيها يتحقق الوعد والوعيد ولهذا عظم الله أمرها» ٥٠٠.
- وقال الإمام الطبري: « فكان الكسائي والفرّاء يقولان: لا تكاد العرب توقع »ربّ» على مستقبل، وإنما يوقعونها على الماضي من الفعل كقولهم: ربما فعلت كذا، وربما جاءني أخوك. قالا: وجاء في القرآن مع المستقبل: ربما يودّ، وإنما جاز ذلك لأن ما كان في القرآن من وعد ووعيد وما فيه، فهو حقّ كأنه عيان ... " " " " ...
  - وقال الشوكاني: «﴿إِنَّ وَعُدَ الله حَتِّي﴾ لا يتخلف فما وعد به من الخير وأوعد به من الشرّ فهو كائن لا محالة »°°٠.
- وقال الألوسي: « ﴿ إِنَّ وَعُدَ اللهُ ﴾ قيل بالثواب والعقاب على تغليب الوعد على الوعيد أو هو بمعناه اللغوي ﴿ حَقّ ﴾ ثابت متحقق لا يخلف وعدم إخلاف الوعد بالثواب مما لا كلام فيه وأما عدم إخلاف الوعد بالعقاب ففيه كلام والحق أنه لا يخلف أيضاً »".".
- وقال الرازي: « المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ فَلَن يُخْلِفَ الله عَهْدُهُ ﴾ يدل على أنه سبحانه وتعالى منزه عن الكذب وعده ووعيده ... »٠٠٠.
- وقال الرازي أيضاً: «... لأن الوعيد قسم من أقسام الخبر، فاذا جوز على الله الخلف فيه فقد جوز الكذب على الله الخلف فيه فقد جوز الكذب على الله، وهذا خطأ عظيم، بل يقرب من أن يكون كفراً، فإن العقلاء أجمعوا على أنه تعالى منزه عن الكذب، ولأنه إذا جوز الكذب على الله في الوعيد لأجل ما قال: إن الخلف في الوعيد كرم، فلم لا يجوز الخلف في القصص والأخبار لغرض المصلحة، ومعلوم أن فتح هذا الباب يفضي إلى الطعن في القرآن وكل الثريعة »^.٠.
- وقال أبو حيان الأندلسي: « وفي قوله: ﴿ فَلَن يُخْلفَ الله عَهْدَهُ ﴾ دليل على أن الله لا يخلف وعده.
   واختلف في الوعيد، فذهب الجمهور إلى أنه لا يخلف، كما لا يخلف وعده »٠٠٠.
- وقال القمي النيسابوري: « ﴿ فَلَن يُخْلفَ الله عَهْدُهُ ﴾ لتنزهه سبحانه عن كل نقيصة وخلاف الخبر أنقص النقائص. فإن قيل: هب أن الخلف في الوعد لؤم ونقيصة، لكنه في الوعيد كرم ولطف. قلنا: الخلف من حيث هو كذب قبيح لا يجوّزه كامل، ولعل للكرم طريقاً آخر سوى هذا فتأمل » "".
- وقال ابن تيمية: «قد ثبت: في صحيح مسلم وغيره: عن أبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «صنفان من أهل النار من أمتي لم أرهما بعد: نساء كاسيات عاريات، مائلات مميلات، على رؤوسهن مثل أسنمة البخت، لا يدخلن الجنة، ولا يجدن ريحها. ورجال معهم سياط مثل أذناب البقر، يضربون بها عباد الله»، ومن زعم أن هذا الحديث ليس بصحيح بما فيه من الوعيد الشديد، فإنه جاهل ضال عن الشرع يستحق العقوبة التي تردعه، وأمثاله من الجهال الذين يعترضون على الأحاديث الصحيحة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم. والأحاديث الصحيحة في «الوعيد» كثيرة مثل قوله: ( من قتل نفساً

معاهدة بغير حقها لم يجد رائحة الجنة ٥٠١، وريحها يوجد من مسيرة أربعين خريفاً)، ومثل قوله الذي في الصحيح: (لا يدخل الجنة من في قلبه ذرة من كبر). قيل: يا رسول الله الرجل يكون ثوبه حسناً، ونعله حسناً، أفمن الكبر ذاك؟ فقال: (لا، الكبر بطر الحق، وغمط الناس).

و (بطر الحق) جحده، و(غمط الناس) احتقارهم، وازدراؤهم. ومثل قوله في الحديث الصحيح: (ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة، ولا يزكيهم، ولهم عذاب أليم: شيخ زان، وملك كذاب، وفقير مختال).

وفي القرآن من آيات الوعيد ما شاء الله ...

وهذا أمر متفق عليه بين المسلمين، أن «الوعيد» في الكتاب والسنة لأهل الكبائر موجود. ولكن الوعيد الموجود في الكتاب والسنة قد بين الله في كتابه وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم أنه لا يلحق التائب بقوله: هُوَّلُ يعبَادى الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسهم لا تَقْنَطُوا من رَحْمَة الله إنّ الله يَغْفَرُ الذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ الزمر : "، أي لمن تاب. وقال في الآية الأخرى: ﴿إِنَّ الله لاَ يَغْفَرُ أَن يُشْرَكُ بِه وَيَغْفُرُ مَا دُونَ ذلك لَمُ يَتَب، فالشرك لا يَغفر، وما دُون الشرك إنَ شاء الله غفره، وإن شاء عليه "١٠،

والمشيئة التي أشار إليها ابن تيمية هنا قد أوضح معناها في موضع آخر من ( مجموع الفتاوى ) حيث قال هناك: « فمن سبقت له من الله الحسنى: فلا بد أن يصير مؤمناً تقياً، فمن لم يكن من المؤمنين لم يسبق له من الله حسنى، ولكن إذا سبقت للعبد من الله سابقة استعمله بالعمل الذي يصل به إلى تلك السابقة، كمن سبق له من الله أن يولد له ولد. فلا بد أن يطأ امرأة يحبلها، فإن الله سبحانه قدر الأسباب والمسببات، فسبق منه هذا وهذا؛ فمن ظن أن أحداً سبق له من الله حسنى بلا سبب فقد ضل، بل هو سبحانه ميسر الأسباب والمسببات، وهو قد قدر فيما مضى هذا وهذا» "٥٠".

وقد بين ابن الجوزي في كلمات معدودة بليغة هذه القاعدة التي ذكرها العلامة ابن تيمية، حيث قال ابن الجوزي: « وبعد هذا، فالمراد موفق، والمطلوب معان. وإذا أرادك لأمر هيأك له ١٠٠٠.

وقال في موضع آخر: « تفكرت في سبب هداية من يهتدي، وانتباه من يتيقظ من رقاد غفلته، فوجدت السبب الأكبر اختيار الحق عز وجل لذلك الشخص، كما قيل، إذا أرادك لأمر هيأك له »°°.

فمن سلك سبيل التوبة فقد أخذ بأسباب المغفرة، وقد وعد الله تعالى التائبين بغفران ذنوبهم إن هم أخلصوا لله في أعمالهم.

فالروايات التي ذكرت هنا لا وزن لها في ميادين العلم. وأما فكرة إخلاف الله وعيده فهي من التخريصات التي لا يجوز نسبتها إلى الله سبحانه وتعالى.

والقسم الآتي من هذا الفصل فيه زيادة بيان لما أشار إليه العلامة ابن تيمية هنا. والله الموفق إلى كل خير.

# القسم الرابع

# المغفرة والمشيئة الإلهية

فحينما سمع المسلمون قول الله تعالى: ﴿ إِلاَّ مَا شَاءَ الله ﴾ أخذوا في البحث عن الذين عناهم الله تعالى بهذا الاستثناء، وجاءوا بأدلتهم للتدليل على صواب

أقوالهم، وهذا منهج اتبعوه مع كل آية أو رواية فيها ذكر المستثنى والمستثنى منه في جميع كتاباتهم التي ازدهرت بها المكتبة الإسلامية عبر القرون الماضية. فكان القول الصحيح هو الذي أيدته الأدلة الثابتة التي لا تحوم حولها الشكوك.

و في هذا القسم نعتمد على المنهج الإسلامي الذي طبقه علماء الأمة في معرفة المعنى الصحيح لقوله تعالى: ﴿ لَمْنَ يَشَاء ﴾ المنزل في الآية ^ ؛ والآية ١٠٠ من سورة النساء.

ويُعرض هذا القسم في ثلاثة عناصر:-

١. الحكم الإلهي الوارد في كتاب الله تعالى وسنة رسوله المصطفى عَلِيُّكُ لأجل غفران ذنوب العباد.

٢. اشتراط التوبة لأجل المغفرة أمر نادي به علماء المسلمين حينما تجردوا من التبعات المذهبية.

٣.ذنوب تجاوز الله عنها وغفرها.

# \* العنصر الأول: أسباب المغفرة كما جاء في حكم الله تعالى.

جاء ذكر المشيئة في آيات من كتاب الله تعالى لبيان أن نواميس الكون وقوانينه محكومة بالإذن الإلهي لها للتفاعل والتجاوب مع اختيارات البشر وتوجهاتهم إذا هم أخذوا بالأسباب.

قال الإمام الطبري عند تفسير قوله تعالى: ﴿ يُعَذَّبُ مَن يَشَآءُ وَيَرْحَمُ مَن يَشَآءُ وَإِلَيْه تُقْلَبُونَ ﴾ ( العنكبوت ١٠ ) : « فيعذَّب من يشاء منهم على ما أسلف من جرمه في أيام حياته، ويرحم من يشاء منهم ممن تاب وآمن وعمل صالحاً »١٠٠.

وقال الإمام الطبري: « ﴿ فَإِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ يقول: فإن الله ذو عفو عن ذنوبكم إذا تبتم منها، رحيم بكم أن يعاقبكم عليها بعد التوبة، وغير مو اخذكم بمناجاتكم رسول الله صلى الله عليه وسلّم قبل أن تقدّموا بين يدي نجواكم إياه صدقة "٧٠°.

وقال ابن عُطية عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ يُعَذَّبُ مَن يَشَاء وَيَرْحُمُ مَن يَشَاء وَإِلَيْه تُقْلَبُونَ ﴾ (سورة العنكبوت ٢١) : ( المعنى: ييسر من يشاء لأعمال من حق عليه العذاب، وييسر مَن يشاء لأعمال من سبقت له السعادة، فيتعلق الثواب والعقاب بالاكتساب المقترن بالاختراع الذي لله تبارك تعالى في أعمال العدد ١٨٠٠٠

هذه الأقوال التي سطرها الإمام الطبري وابن عطية تفتح لنا الأبواب لتتبع كتب التفسير التي فسرت الآيات التي ربطت بين المشيئة الإلهية وما وُعد به البشر من ثواب وما تُوعد به الإنسان من عقاب.

والآيات القرآنية تثبت أن نتائج سلوك البشر في حياتهم تطبيق للقانون الإلهي في ربط النتائج بالمقدمات، وقد ذكر الله تعالى هذه الحقيقة في كتابه العزيز في آيات كثيرة ذكر فيها المشيئة، حيث قال جل وعلا :-

- ﴿ إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لَّا يَشَاء إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾.
- ﴿ وَيَقُولُ آلَذَينَ كَفَرُواْ لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ آيَةٌ مِّن رَّبَّهُ قُلْ إِنَّ آللَّهُ يُضلُ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِي ٓ إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ﴾.
  - ﴿ وَمَا تَشَاوُونَ إِلَّا أَن يَشَاء اللَّهَ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾. `
    - ﴿ إِن يَشَأْ يَرْحَمْكُمْ أَوْ إِن يَشَأْ يُعَذِّبُكُمْ ﴾.
- ﴿ وَلَوْ شَآهَ اللَّهُ لَخَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلا كِن يُضِلُّ مَن يَشَآهَ وَيَهْدِي مَن يَشَآهَ وَلَئَسْ إِلَّن عَمّا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾.
  - ﴿ وَلَلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فَي ٱلأَرْضِ يَغْفِرُ لَن يَشَاءَ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءَ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾.

# عِيَّا لِمُن مِن الْمُعِينِ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينِ الْمُعْمِنِينِ الْمُعْمِنِينِ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينِ الْمُعْمِنِينِ الْمُعْمِنِينِ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينِ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِعِينِ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينِ الْمُعْمِنِينِ الْمُعْمِنِينِ الْمُعْمِنِينِ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينِ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينِ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعْمِنِينَ الْمُعِمِينَ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِلِيلِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعِمِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِينِ الْمُعْمِلِينِ الْمُعْمِ

﴿ وَبَثَّةٍ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ أَسَاؤُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى ﴾ .

#### الإلهي العلماء لهذا الحكم الإلهي

قال ابن كثير: « ﴿ إِنّ رَبِّي لُطِيفٌ لَمّا يَشَاءُ ﴾ أي إذا أراد أمراً قيض له أسباباً وقدره ويسره ﴿ إِنّهُ هُوَ الْعَلَيْمُ ﴾ مصالح عباده، ﴿ أَلِحُكُمُ ﴾ في أقواله وأفعاله وقضائه وقدره وما يختاره ويريده ١٩٠٠°.

وقال أيضاً في تفسير قوله تعالى: ﴿ لَيُجْزِي اللّذِينَ أَسَاءُوا بَمَا عَملُوا وَيَجْزِيَ الّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى ﴾ : (اي يجازي كلا بعمله إن خيراً فخير وإن شراً فشر، ثم فسر المحسنين بأنهم الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش، أي لا يتعاطون المحرمات الكبائر وإن وقع منهم بعض الصغائر فإنه يغفر لهم ويستر عليهم كما قال في الآية الأخرى ﴿إِنْ تَجْتَبُونَ كَبَائرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكفّرَ عَنْكُمْ سَيِّتَاتَكُمْ وَنُدْخِلُكُمْ مُدْخَلاً كَرِيماً ﴾ وقال ههنا: ﴿ اللّذينَ يَجْتَبُونَ كَبَائرَ الإثم وَالْفُواحشَ إِلاّ اللّمَمَ ﴾ وهذا استثناء منقطع، لأن اللمم من صغائر الذنوب ومحقرات الأعمال ... وقوله تعالى: ﴿ إِنّ رَبّكَ وَاسْعُ الْغُفْرَة ﴾ أي رحمته وسعت كل شيء ومغفرته تسيع الذنوب كلها لمن تاب منها كقوله تعالى: ﴿ وَلْ يَا عَبَادِيَ الذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لا تَقْتَطُوا مَنْ رَحْمَة الله إِنَّ اللّهُ يَغْفُرُ الدُنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُو الْغَفُورُ الرّحِيمُ ﴾ """.

- وقال الإمام الرازي: « إلا أنه تعالى لطيف فإذا أراد حصول شيء سهل أسبابه فحصل وإن كان في غاية البعد عن الحصول ٢٠٠٠.
- وقال الألوسي: « وحاصله أن اللطيف هنا بمعنى العالم بخفايا الأمور المدبر لها والمسهل لصعابها،
   ولنفوذ مشيئته سبحانه فإذا أراد شيئاً سهل أسبابه أطلق عليه جل شأنه اللطيف لأن ما يلطف يسهل نفوذه»<sup>71°</sup>.
- وقال أبو السعود» ﴿فَيُضِلُ اللهُ مَن يَشَاءَ﴾ إضلاله أي يخلق فيه الضلال لمباشرة أسبابه المؤدية إليه أو يخذله ولا يلطف به لما يعلم أنه لا ينجع فيه الإلطاف. ﴿وَيَهِدِيَ﴾ بالتوفيق ومنح الإلطاف ﴿مَن يَشَاءَ﴾ هدايته لما فيه من الإنابة والإقبال إلى الحق """.
- وقال ابن تيمية: « وأما قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَا الْخُسْنَى أُولَئكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ الأنبياء:

  ١٠١ فمن سبقت له من الله الحسنى: فلا بدأن يصير مؤمناً تقياً، فمن لم يكن من المؤمنين لم يسبق له من الله حسنى، ولكن إذا سبقت للعبد من الله سابقة استعمله بالعمل الذي يصل به إلى تلك السابقة، كمن سبق له من الله أن يولد له ولد. فلا بدأن يطأ امرأة يحبلها، فإن الله سبحانه قدر الأسباب والمسببات، فسبق منه هذا وهذا؛ فمن ظن أن أحداً سبق له من الله حسنى بلا سبب فقد ضل، بل هو سبحانه ميسر الأسباب والمسببات، وهو قد قدر فيما مضى هذا وهذا» ٢٠٠٠ .
- وقال سيد قطب: « ووراء ذلك كله مشيئة الله .. المشيئة الطليقة التي قضت أن يكون هذا الخلق المسمى بالإنسان على هذا الاستعداد المزدوج للهدى والضلال، عن اختيار وحكمة، لا عن اقتضاء أو إلزام .. وكذلك يضل الله من يشاء ويهدي من يشاء إلى صراطه المستقيم . بمشيئته تلك، التي تعين من يجاهد، وتضل من يعاند. ولا تظلم أحداً من العباد .. إن اتجاه الإنسان إلى طلب الهدى، أو اتجاهه إلى الضلال، كلاهما ينشأ من خلقته التي قطره الله عليها بمشيئته فهذا الاتجاه وذلك مخلوق ابتداء بمشيئة الله . والنتائج التي تترتب على هذا الاتجاه وذاك من الاهتداء والضلال إنما ينشئها الله بمشيئته كذلك. فالمشيئة فاعلة ومطلقة . والحساب والجزاء إنما يقومان على اتجاه الإنسان. الذي يملكه، وإن كان الاستعداد للاتجاه المزدوج هو في الأصل من مشيئة الله » "٥٠".

# ئىرىڭاڭلىرىڭاڭلارىنىڭاڭلارىنىڭاڭلارىنىڭاڭلارىنىڭاڭلارىنىڭاڭلارىنىڭاڭلارىنىڭاڭلارىنىڭاڭلارىنىڭاڭلارىنىڭا

- وقال الطباطبائي: « ولما لم يؤمن أن يتوهموا منه أن الأمر يدور مدار مشيئة جزافية غير منتظمة أشار إلى دفعه بتبديل قولنا: ويهدي إليه من يشاء من قوله: ﴿ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ﴾ فبين أن الأمر إلى مشيئة الله تعالى جارية على سنة دائمة ونظام متقن مستمر وذلك أنه تعالى يشاء هداية من أناب ورجع إليه ويضل من أعرض ولم ينب »٢٦٠.
- وقال الطبرسي: « ﴿ يَغْفُرُ لَنْ يَشَاءُ ﴾ من المؤمنين ذنوبهم فلا يؤآخذهم بها ولا يعاقبهم عليها رحمة منه وفضلا ﴿ ويعذّب من يشاء ﴾ أي ويعذب الكافرين ومن يشاء من مذنبي المؤمنين إن مات قبل التوبة عدلاً ويدل عليه مفسراً قوله ﴿ إنَ الله لا يَغْفَرُ أَنْ يُشْرِكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمِنْ يَشَاءُ ﴾ النساء: ٨١ والولا ذلك لكنا نجوز العفو على الجميع عقلاً .

وقيل: إنما أبهم الله الأمر بالتعذيب والمغفرة فلم يبيّن من يغفر له ومن يشاء تعذيبه ليقف المكلف بين الخوف والرجاء فلا يأمن من عذاب الله تعالى ولا ييأس من روح الله إلا القوم الكافرون ٣٢٠°.

- وقال ابن عاشور: « وأما آية سورة الإنسان فقد ذيلت: ﴿إِنَّ آلله كَانَ عَليمًا حَكيمًا ﴾ (الإنسان: ٣٠) أي
   فهو بعلمه وحكمته ينوط مشيئته لهم الاستقامة بمواضع صلاحيتهم لها فيفيد أن من لم يشأ أن يتخذ إلى
   ربه سبيلاً قد حرمه الله تعالى من مشيئته الخير بعلمه وحكمته كناية عن شقائهم ٥٢٠٠.
- وقال ابن عاشور: « وصفهم بالتقوى وبالتوجّه إلى الله تعالى بطلب المغفرة. ومعنى القول هنا الكلام المطابق للواقع في الخبر، والجاري على فرط الرغبة في الدعاء، في قولهم: ﴿فَأَغْفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا﴾ إلخ، وإنّما يجري كذلك إذا سعى الداعي في وسائل الإجابة وترقّبها بأسبابها التي ترشد إليها التقوى، فلا يُجازَى هذا الجزاءَ من قال ذلك بفمه ولم يعمل له "٢٥٠.
- وقال ابن عاشور أيضاً: « ومعنى ﴿ إِنْ يَشَأْ يُرْحَمْكُمْ أَوْ إِنْ يَشَأْ يُعَذَّبُكُمْ ﴾ على هذا الكناية عن مشيئة هديه إياهم الذي هو سبب الرحمة، أو مشيئة تركهم وشأنهم. وهذا أحسن ما تفسر به هذه الآية ويبين موقعها، وما قيل غيره أراه لا يلتئم ... فلما ناط الرحمة بأسبابها والعذابَ بأسبابه، بحكمته وعدله، عُلم أن معنى مشيئته الرحمة أو التعذيب هو مشيئة إيجاد أسبابهما ... """.
- وقال ابن عاشور: « ... كان المعنى: لا مشيئة لكم في الحقيقة إلا تبعاً لمشيئة الله ... وقد حصل من صدر هذه الآية و نهايتها ثبوت مشيئتين: إحداهما مشيئة العباد، والأخرى مشيئة الله، وقد جمعتهما هذه الآية ونهايتها ثبوت مشيئتين: إحداهما مشيئة العباد، والأخرى مشيئة الله، وقد جمعتهما هذه الآية فكانت أصلاً للجمع بين متعارض الآيات القرآنية المقتضي بعضها بانفراده نوط التكاليف بمشيئة العباد وثر ابجهم وعقابهم على الأفعال التي شاءوها لانفسهم، والمقتضي بعضها الآخر مشيئة لله في أفعال عباده ... وبهذا بطل مذهب الجبرية لأن الآية أثبتت مشيئة للناس وجعلت مشيئة الله شرطاً فيها لأن الاستثناء في قوة الشرط، فللإنسان مشيئته لا محالة. وأما مذهب المعتزلة فغير بعيد من قول الأشعري إلا في العبارة بالخلق أو بالكسب، وعبارة الأشعري أرشق وأعلق بالأدب مع الله الحالق، وإلا في تحقيق معنى مشيئة الله، والفرق بينها وبين الأمر أو عدم الفرق وتفصيله في علم الكلام» (٢٠٠٠).

وقال ابن عاشور: « ومعنى إسناد الهدى والإضلال إلى الله راجع إلى مراتب تأثر المخاطبين بالقرآن وعدم تأثرهم بحيث كان القرآن مستوفياً لأسباب اهتداء الناس به فكانوا منهم من اهتدى به ومنهم من ضل عنه ... والمعنى: إن ذلك لنقص في الضال لا في الكتاب الذي من شأنه الهدى "".

• وقال الألوسي: «﴿ يُصْلُ الله ﴾ تعالى ﴿ مَن يَشَاء ﴾ إضلاله لصرف اختياره حسب استعداده السيى، إلى جانب الضلال عند مشاهدته لآيات الله تعالى الناطقة بالهدى ﴿ وَيَهْدِي مَن يَشًاء ﴾ همدايته لصرف اختياره حسب استعداده الحسن عند مشاهدة تلك الآيات إلى جانب الهدى لا إضلالاً وهداية أدنى منهما ٣٠٠٠.

- ، وقال الشيخ السعدي: « فيغفر لمن يشاء، وهو المنيب إلى ربه، الأواب إليه ﴿ فَإِنَّهُ مُكَانَ لِلاوّبِينَ غَفُورًا ﴾. ويعذب من يشاء، وهو المصرّ على المعاصى، في باطنه وظاهره »°° .
- وقال الشيخ السعدي أيضاً: « ﴿ يُعَذَّبُ مَنْ يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَنْ يَشَاءُ ﴾ أي: هو المنفرد بالحكم الجزائي، وهو: إثابة الطانعين، ورحمتهم، وتعذيب العاصين والتنكيل بهم "٥٠٥.
- قال الشوكاني: « ﴿ يُعَذَّبُ مَنْ يَشَاءُ وَيَرْحَمُ مَنْ يَشَاءُ ﴾ أي: هو سبحانه بعد النشأة الآخرة يعذب من يشاء تعذيبه، وهم الكفار، والعصاة، ويرحم من يشاء رحمته، وهم المؤمنون به المصدّقون لرسله العاملون بأوامره، ونواهيه »<sup>٢٦</sup>٠.
- وقال ابن الجوزي: «قوله تعالى: ﴿ ولكنّ الله يُزكي مَن يَشاء ﴾ أي: يطهر من يشاء من الإثم بالتوبة
   والغفران، فالمعنى: وقد شئت أن أتوب عليكم» ٣٧٠٠.
- وقال النسفي: « ﴿ وَلَاكِن يُضِلُّ مَن يَشَآءَ ﴾ من علم منه اختيار الضلالة ﴿ وَيَهْدِي مَن يَشَآءَ ﴾ من علم منه اختيار الهداية ؟^^٠٠.
- وقال الشيخ الشعراوي: « والحق سبحانه وتعالى حين يتكلم عن المشيئة يقول: ﴿ لَوْ نَشَآء ﴾ ويحدد أسباب المشيئة وهو قوله: ﴿ أَصَبْنَاهُمْ بِذُنُو بِهِمْ ﴾، وهكذا نعلم أن المشيئة ليست مشيئة ربنا فقط لا، بل هي أيضاً مشيئة العباد الذين ميزهم بالاختيار ... "".
- وبين لنا الشيخ الشعراوي هذه الحقيقة الإيمانية في مثال يمر به كل متعلم، حيث قال: «... لأن معنى: « يُضلُ مَن يَشَآءُ وَيَهْدي مَن يَشَآءُ ﴾ النحل: ٣٠. أي: يحكم على هذا من خلال عمله بالضلال، ويحكم على هذا من خلال عمله بالهداية، مثل ما يحدث عندنا في لجان الامتحان، فلا نقول: اللجنة أنجحت فلاناً وأرسبت فلاناً، فليست هذه مهمتها، بل مهمتها أن تنظر أوراق الإجابة، ومن خلالها تحكم اللجنة بنجاح هذا وإخفاق ذاك » ٥٠٠.
- وقال ابن القيم: « ﴿ فَمَن تَبِعَني فَإِنَهُ مِنّي وَمَنْ عَصَاني فَإِنّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ولم يقل: فإنك عزيز حكيم؟ لأن المقام مقام استعطاف وتعريض بالدعاء، أي إن تَغفر لهم وترحمهم بأن توفقهم للرجوع من الشرك إلى التوحيد ومن المعصية إلى الطاعة كما في الحديث: ( اللهم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون) " " ".

فهذه الآيات الكريمة التي ذكرناها هنا، وأقوال العلماء التي جاءت مفسرة لها تبين لنا أن الألطاف الإلهية تتدخل في حياة العباد لأجل تنفيذ مشيئة الله في الخلق، فمن أراد الله تعالى العفو عنه والمغفرة له ألهمه أسبابهما ووفقه لطلبهما وأعانه على أداء ما به ينالهما.

وبهذه الحقيقة الإبمانية نفهم حديث المصطفى عَلَيْتُهُ حينما بايع الصحابة مُشَخَّم: « (بايعوني على أن لا تشركوا بالله شيئًا، ولا تسرقوا، ولا تزنوا، ولا تقتلوا أولادكم، ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين أيديكم وأرجلكم، ولا تعصوا في معروف، فمن وفى منكم فأجره على الله، ومن أصاب من ذلك شيئًا فعوقب في الدنيا فهو كفارة له، ومن أصاب من ذلك شيئًا ثم ستره الله فهو إلى الله، إن شاء عفا عنه، وإن شاء عاقبه) فبايعناه على ذلك »٢٠٠.

وأسباب المغفرة قد حددها الشارع الحكيم، فعلى الناس معرفة الأسباب والأخذ بها والاستعانة بالله جل وعلا في أداء ما وجب عليهم.

فليس أمام أصحاب الكبائر إلا باب التوبة النصوح فهي السبب المؤدي إلى المغفرة، وما عدا هذا الباب أماني لم ينزل الله بها من سلطان. قال الإمام الرازي بعد أن تجرد من الأقوال الضعيفة، وتخلى عن التبعات المذهبية الموروثة، وأطلق قلمه ليمشي خلف آيات الله تعالى البينات: « المسألة الأولى: أن في الآية "ن أعظم تحذير عن المعاصي وأقوى ترغيب في تلافي الإنسان ما يكون منه من المعصية بالتوبة لأنه إذا تصور أنه ليس بعد الموت استدراك ولا شفاعة ولا نصرة ولا فدية علم أنه لا خلاص له إلا بالطاعة، فإذا كان لا يأمن كل ساعة من التقصير في العبادة، ومن فوت التوبة من حيث إنه لا يقين له في البقاء صار حذراً خائفاً في كل حال، والآية وإن كانت في بني إسرائيل فهي في المعنى مخاطبة للكل لأن الوصف الذي ذكر فيها وصف لليوم وذلك يعم كل من يحضر في ذلك اليوم» ".".

## \* أنبياء الله تعالى عليهم السلام أخذوا بأسباب المغضرة

والباب السالك إلى غفر ان الذنوب قد عرفه الأنبياء ودخلوا منه لنيل رضوان الله تعالى، وقد سجل القرآن الكريم دعاءهم. ولم يرد عن أي من أنبياء الله تعالى أن العصاة سينالون المغفرة من غير توبة نصوح. قال الله تعالى في ذكره لدعاء عباده الأنبياء:-

- · ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحيمُ ﴾.
- ﴿ قَالَ رَبِّ اَغُفْرُ لِي وَلاَخِي وَأَدْخَلْنَا فِي رَحْمَتكُ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّاحَمَينَ ﴾.
  - ﴿ فَالاَ رَبُّنَا ظَلَمُنا أَنفُسَنا وَإِن لَمْ تَغُفرُ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسَرِينَ ﴾.
    - ﴿ وَقُل رَّبِّ اغْفَرْ وَارْحَمْ وَأَنتَ خَيْرُ الرّاحمينَ ﴾.
- ﴿ فَاعْلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرُ لِذَنبِكَ وَللَّمُوْمَٰنِينَ وَاللَّوْمِنَاتِ وَاللَّهَ يَعْلَمُ مُتَقَلِّبَكُمْ وَمَثْوَاكُمْ ﴾.
- ﴿ وَرَبِّ الْخَفرْ لِي وَلُوَ الدِّي وَلَمن دَخلَ بَيْتَى مُؤْمنًا وَللْمُؤْمنينَ وَاللُّومْنَات وَلا تَزد الظّالمينَ إلّا تَبَارًا ﴾.
- ﴿ قَالَ رَبُّ إِنِّي أَغُوذُ بَكَ أَنْ أَسْأَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عَلْمٌ وَإِلاَّ تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنيَ أَكُن مَّنَ الْخَاسِرينَ ﴾.
- ﴿ قَالَ لَقَدُ ظُلَمَكَ بِسُوَال نَعْجَتَكَ إِلَى نَعَاجَهُ وَإِنَّ كَثِيرًا مَنْ الْخُلَطَاء لَيْنَغِي بَغْضُهُمْ عَلَى بَعْضَ إِلّا اللّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصّالحَات وَقَلِل مَا هُمْ وَظَنَ دَاوُودُ أَغَا فَتَنَاهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبّهُ وَخَرَ رَاكِعًا وَأَنَابَ ﴾.
  - ﴿ فَتَلَقَّى آَدُمُ مِن رَّبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرِّحِيمُ ﴾
- · ﴿ وَبَنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وُمِن ذُرِّيَّنَا أُمُّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِ نَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَآ إِنَّكَ أَنتَ التَّوَّابُ الرّحِيمُ ﴾
- ﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَن رَّيَّهَ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلْ آمَنَ بِاللَّهَ وَمَلآ نِكَتِهِ وَكُثِيهِ وَرُسُلِهِ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَد مِّن رُسُله وَقَالُواْ سَمِغْنَا وَأَلْطَعْنَا عَفْرَالْكَ رَبّنَا وَالنِّكَ المُصيرُ ﴾.
- ﴿ لاَ يُكَلَّفُ اللهُ نَفْسًا إلا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَّهُا مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لاَ تُوَاخِذْنَا إِن نَسينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبّنَا وَلاَ تَخْمِلْ عَلَيْنَا إِضُرًا كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى الذينَ مِن قَلِلنَا رَبّنَا وَلاَ تَخْمِلْنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَا وَاغْفُر لَنَا وَالْ خَمْلُنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَا وَاغْفِر لَنَا وَالْرَحَمْنَآ أَنتَ مَوْلاَنَا فَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ ٱلْكَافِرِينَ ﴾.
  - ﴿ فَأَصْرِرْ إِنَّ وَعْدَ آللَّهِ حَقَّ وَآسْتَغْفَرْ لذَّنبكَ وَسَبِّغُ بحَمْدَ رَبَّكُ بآلْعَشي وَآلاِبْكَارٍ ﴾.
    - ﴿ وَاسْتَغْفر الله إِنّ الله كَانَ غَفُورًا رّحْيمًا ﴾.

فقول الله تعالى بيان واضح أن المسير إلى غفران الذنوب لا بد أن يمر من باب التوبة والإنابة إلى الله تعالى، وهذا هو الحق الذي ينبغي لنا اعتقاده والسعي به في هذه الحياة الدنيا كما فعل أنبياء الله ورسله عليهم الصلاة والسلام. وقد أقر بهذه الحقيقة المفسرون: —

- قال الطبري: « ﴿ وَاسْتَغْفَرْ الله ﴾ يا محمدُ وسله أن يصفح لك عن عقوبة ذنبك في مخاصمتك عن الخائن
   من خان مالاً لغيره. ﴿ إِنْ آلله كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ يقول: إن الله لم يزل يصفح عن ذنوب عباده المؤمنين
   بتركه عقوبتهم عليها، إذا استغفروه منها، رحيما بهم، فافعل ذلك أنت يا محمد، يغفر الله لك " \* \* \* .
- وقال ابن عاشور: « والأمرُ باستغفار الله جرى على أسلوب توجيه الخطاب إلى الرسول، فالمراد بالأمر غيره، أرشدهم إلى ما هو أنفع لهم وهو استغفار الله ممّا اقترفوه، أو أراد: واستغفر الله للخائنين ليلهمهم إلى التوبة ببركة استغفارك لهم فذلك أجدر من دفاع المدافعين عنهم """.

# الله تعالى ؛ المغفرة لمن آمن وخشي وعمل الصالحات الله على الصالحات

وفكرة احتمال مغفرة ذنوب العصاة من غير توبة ليس لها دليل في مصادر العقيدة عند المسلمين، وكل الأدلة القرآنية تربط بين المسلك الصالح الذي يسير عليه الإنسان - مع التوبة من الذنوب - وبين المغفرة التي يسعى الإنسان لتحصيلها يوم القيامة.

- قال الإمام ابن كثير: « ﴿إِنِّى تُبُتُ إِلَيْكَ وَإِنِّى مِنَ ٱلْمُسْلَمِينَ ﴾ وهذا فيه إرشاد لمن بلغ الأربعين أن يجدد التوبة والإنابة إلى الله عز وجل وبعزم عليها ... قال الله عز وجل: ﴿ أُولُنكَ الَّذِينَ نَتَقَبَلُ عَنْهُمُ أَحْسَنَ مَا عَمُلُوا وَنَتَجَاوَزُ عَنْ سَيِّنَاتِهِمْ فِي أَصْحَابِ الجُنّة ﴾ الأحقاف: ١١ أي هؤلاء المتصفون بما ذكرنا، التائبون إلى الله تعالى المنيبون إليه المستدركون ما فات بالتوبة والاستغفار، هم الذين نتقبل عنهم أحسن ما عملوا ونتجاوز عن سيئاتهم فيغفر لهم الكثير من الزلل ونتقبل منهم اليسير من العمل "٢٠٠.
- وقال الإمام ابن كثير عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿إِنّ الّذِينَ يَخْشُونَ رَبّهُم بِالْغَيْبِ ﴾ ( الملك ١٠ ) : «
   يقول تعالى مخبراً عمن يخاف مقام ربه فيما بينه وبينه إذا كان غائباً عن الناس، فينكف عن المعاصي ويقوم بالطاعات حيث لا يراه أحد إلا الله تعالى بأنه له مغفرة وأجر كبير أي تكفر عنه ذنوبه ويجازى بالئواب الجزيل، ١٠٠٠.
- وقال الإمام ابن كثير عند تفسير قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَا عِبَادِيَ الّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسهُمْ لَا تَقْنَطُوا مِن رَحْمَة اللهِ إِنَّ اللهَ يَغْفَرُ الدُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ وَالزمر ٣٠): « هذه الآية الكريمة دعوة لجميع العصاة من الكفرة وغيرهم إلى التوبة والإنابة وإخبار بأن الله تبارك وتعالى يغفر الدنوب جميعاً لمن تاب منها ورجع عنها وإن كانت مهما كانت وإن كثرت وكانت مثل زبد البحر، ولا يصح حمل هذه على غير توبة لأن الشرك لا يغفر لمن لم يتب منه ... فهذه الأحاديث كلها دالة على أن المراد أنه يغفر جميع ذلك مع التوبة ولا يقنطن عبد من رحمة الله وإن عظمت ذنوبه وكثرت فإن باب الرحمة والتوبة والي يقلمُ وأي اللهُ هُو يَقْبَلُ التُوبَةَ عَنْ عِبَادِهِ ﴾ وقال عز وجل: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُومًا أَنْ يَظْمُ مُو يَقْبُلُ التُوبَةَ عَنْ عِبَادِهِ ﴾ وقال عز وجل: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُومًا أَنْ يَظْمُ مُنْ يَعْمُ لُمُ وَكُنْ عَبَادِهِ ﴾ وقال عز وجل: ﴿ وَمَن
- وقالِ الإمام الطبري عند تفسير قوله تعالى: ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَى مَغْفَرَة مِن رَبِّكُمْ وَجَنَة عَرْضُهَا السّمَاوَاتُ
   وَالأَرْضُ أُعِدَتْ لِلمُتَقِينَ ﴾ (آل عمران ٢٠٠): ((يعني تعالى ذكره بقوله: ﴿ وَسَارِعُواْ ﴾ وبادروا وسابقوا
   إلى مغفرة من ربكم، يعني: إلى ما يستر عليكم ذنوبكم من رحمته، وما يغطيها عليكم من عفوه
   عن عقوبتكم عليها ...

وأما قوله: ﴿أُعِدَّتْ لَلْمُتَقِينَ﴾ فإنه يعني: إن الجنة التي عرضها كعرض السموات والأرضين السبع أعدها الله للمتقين، الذين اتقوا الله، فأطاعوه فيما أمرهم ونهاهم، فلم يتعدّوا حدوده، ولم يقصروا في واجب حقه عليهم فيضيعوه » • • • . الله المنافية على المنافية ال

فمن الأقوال التي قالها الإمام ابن كثير والإمام الطبري ندرك أن المغفرة لا بد من المسارعة لأجلها بفعل الطاعات والبعد عن المنكرات والخوف من الله جل وعلا في السر والعلن. وهذه الأقوال تبطل فكرة احتمال غفران الذنوب من غير توبة وإنابة.

والآيات القرآنية الآتية تكشف لنا هذا الترابط بين سعى الإنسان الصالح والمغفرة:-

﴿ إِنَّمَا تُنذِرُ مَنِ اتَّبَعَ الذِّكْرَ وَخَشِيَ الرَّحْمَن بِالْغَيْبِ فَبَشِّرْهُ بَمْغْفِرَةَ وَأَجْرٍ كَرِيمٍ﴾.

، ﴿ وَعَدَ اللَّهُ اللَّذِينَ آمَنُواْ وَعَملُواْ الصَّالَحَاتِ لَهُم مَغْفَرَةٌ وَأَجْرٌ عَظْيمٌ ﴾.

﴿ وَإِذَا جَاءِكَ ٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلامٌ غَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرّحْمَةَ ٱنَّهُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا بَجَهَالَة ثُمّ تَابَ مِن بَعْدَه وَأَصْلَحَ فَأَنَهُ غَفُورٌ رّحيمٌ ﴾.

﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مَنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَحيمٌ ﴾.

﴿ يَا أَيْهَا ٱلَّذِينَ آَمَنُوٓاً إِن تَتَقُواْ ٱللَّهَ يَجْعَل لَكُمْ فُرْقَاناً وَيُكَفِّرْ عَنكُمْ سَتِنَاتِكُمْ وَيَغْفُرْ لَكُمْ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفُصْل ٱلْعَظِيمِ ﴾.

• ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ ٱلشَّيْطَان تَذَكِّرُواْ فَإِذَا هُمَ مُبْصرُونَ ﴾.

﴿ يَاٰأَيُهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفَٰلَيْنِ مِن رَحْمَتِهِ وَيَجْعَل لَكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللّٰهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْن اللهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ الله وَاسْتَغْفَرَ لَهُمْ إِذ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآؤُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ الله وَاسْتَغْفَرَ لَهُمْ الرَّسُولُ لَوْ جَدُواْ الله تَوَابًا رّحيمًا ﴾.

## السنة النبوية دعوة إلى فعل الصالحات لأجل نيل المغفرة

وقال الإمام مسلم ٥٠٠ : « حَدَّنَنَا عُبَيْدُ اللهِ بْنُ مُعَادَ الْعَنْبَرِيُ . حَدَّنَنَا أَبِي. حَدَّنَنا شُعْبَةُ عَنْ أَبِي إسْحَقَ عَنْ أَبِي بُرْدَةً بْنِ أَبِي مُوسَى الأَشْعَرِيَ عَنْ أَبِيهِ، عَنِ النَّبِيّ أَنّهُ كَانَ يَدْعُو بِهَـذَا الدُّعَاءِ «اللّهُم اغْفِرْ لِي خَطِيئتِي

وَجَهْلِي. وَإِسْرَافِي فِي أَمْرِي. وَمَا أَنْتَ أَغْلَمُ بِهِ مِنِي. اللّهُمّ اغْفِرْ لِي جِدِّي وَهَزْلِي. وَخَطَبِي وعَمْدِي. وَكُلُّ ذَلِكَ عَنْدِي. اللّهُمّ اغْفِرْ لِي مَا قَدَمْتُ وَمَا أَخُرْتُ. وَمَا أَسْرَزْتُ وَمَا أَغْلَنْتُ. وَمَا أَنْتَ أَغْلَمُ بِهِ مَنِّي. أَنْتَ الْمُقَدَّمُ وَأَنْتَ الْمُؤَخِّرُ. وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ » ».

• وقال الأمام البخاري أقص: « حدّثنا قُتبةً بنُ سُعيد قال: حدّثنا اللبثُ عن يزيد بن أبي حبيب عن أبي الخير عن عبد الله بن عمرو عن أبي بكر الصدّيق رضي الله عنه أنه قال لرسول الله صلى الله عليه وسلّم: علّمني دُعاءُ أدعو به في صلاتي قال قُل: اللّهم إني ظلمتُ نفسي ظلماً كثيراً ، ولا يَغفِرُ الدُنوبَ إلا أنت، فاغفر لى مَغفرة من عندك ، وارحمني إنك أنت الغفور الرّحيم».

وهذه الروايات التي نقلناها من صحيح مسلم وصحيح البخاري تشرج الرواية الأخرى التي جاءت عند الإمام مسلم "" من طريق أبي أيوب المُثُلُّ حيث قال: (سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلِيَّةً يَقُولُ: «لَوْلاَ أَنْكُمْ تُذْنِبُونَ لَخَلُقَ اللهِ خَلْقاً يُذْنَبُونَ، يَغْفَرُ لُهُمْ).

وهذه الرواياتُ فيها الدَّعوة إلى التوبة والإنابة إلى الله تعالى وعدم القنوط من رحمة الله؛ فإن الله التواب يقبل من أقبل إليه، وليس في هذه الروايات ولا غيرها وعد للمذنبين بالمغفرة إذا أصروا على ذنوبهم.

- قال محمد عبد الرؤوف المناوي: «(لو أن العباد لم يذنبوا لخلق الله خلقاً يذنبون ثم يغفر لهم وهو الغفور
  الرحيمين... وقال الطيبي: في الحديث ... مستجلب للتوبة والاستغفار الذي هو موقع محبة الله عز ذكره
  هو إن الله يُحبُ التوابين ﴾ وفي الحديث (إن الله يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار) وفيه (لله أشد
  فرحًا بتوبة عبده المؤمن) وسره إظهار صفة الكرم والحلم والغفران ...» "م".
- وقال المباركفوري أبو العلا: « «لو لا أنكم تذنبون» أي أيها المؤمنون « لخلق الله خلقاً» أي قوماً آخرين من جنسكم أو من غيركم «يذنبون فيغفر لهم» وفي رواية مسلم لجاء بقوم يذنبون فيستغفرون الله فيغفر لهم. قال الطيبي: ليس في الحديث تسلية للمنهمكين في الذنوب كما يتوهمه أهل الغرة بالله تعالى فإن الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم إنما بعثوا ليردعوا الناس عن غشيان الذنوب بل بيان لعفو الله تعالى وتجاوزه عن المذنبين ليرغبوا في التوبة، والمعنى المراد من الحديث هو أن الله كما أحب أن يعطي المحسنين أحب أن يتجاوز عن المسيئين، وقد دل على ذلك غير واحد من أسمائه الغفار الحليم التواب العفو» " " ".
- وقال ابن علان الصديقي: « (فاستغفروني أغفر لكم) أصل الغفر: الستر فغفر الذنب: ستره ومحو أثره وأمن عاقبته، وحكمة التوطئة لما بعد الفاء بما قبلها بيان أن غير المعصوم والمحفوظ لا ينفك غالباً عن المعصية، فحينتذ يلزمه أن يجدد لكل ذنب ولو صغيرة توبة وهي المرادة هنا من الاستغفار» ٥٠٠٠.
- وقال على القارئ: » ... أي إن فعلت أضعاف ما كنت تفعل ثم استغفرت عنه غفرت لك فإني أغفر
   الذنوب جميعاً، ما دمت عنها مستغفراً إياها وليس معناه فليعمل ما شاء إذا كان بالوصف السابق، كما
   يتبادر فإنه يتضمن الأمر بالمعصية والتوبة وهو لا يصح فتأمل """.
- وقال الحافظ ابن حجر: « وقوله تعالى: ﴿ وَمَّ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا ﴾ فيه إشارة إلى أن من شرط قبول الاستغفار أن يقلع المستغفر عن الذنب، وإلا فالاستغفار باللسان مع التلبس بالذنب كالتلاعب »٠٠٠.
- وذكر ابن عبد البر سبباً من الأسباب التي جرفت العصاة إلى الإصرار على الذنوب، حيث قال: « وقال بعض المنتمين إلى العلم من أهل عصرنا: إن الكبائر والصغائر يكفرها الصلاة والطهارة، واحتج بظاهر حديث الصنابحي هذا ١٠١، وعمله من الآثار، وبقوله: «فما ترون ذلك يبقى من ذنوبه» وما أشبه ذلك. وهذا جهل بين، وموافقة للمرجئة فيما ذهبوا إليه من ذلك، وكيف يجوز لذي لب أن

يحمل هذه الآثار على عمومها وهو يسمع قول الله عز وجل في النها الذين آمَنُوا أوبُوا إلى الله تَوْبَهُ وَسُوحاً هو وقوله تبارك تعالى: ﴿ وَتُوبُوا إلى الله جَميعاً أَيُها الْمُومُنُونَ لَعَلَكُمُ تُفْلِحُونَ ﴾ في آي كثيرة من كتابه. ولو كانت الطهارة والصلاة وأعمال البر مكفرة للكبائر، والمعتطير المصلي غير ذاكر لذنبه الموبق ولا قاصد إليه ولا حضره في حينه ذلك أنه نادم عليه ولا خطرت خطيئته المحيطة به بباله لما كان لأمر الله عز وجل بالتوبة معنى، ولكان كل من توضاً وصلى يشهد له بالبعنة بالر سلامه من الصلاة، وإن ارتكب قبلها ما شاء من الموبقات الكبائر، وهذا لا يقوله أحد ممن له فهم صحيح، وقد أجمع المسلمون أن التوبة على المذنب فرض والفروض لا يصح أداء شيء منها إلا بقصد ونيه واعتقاد أن لا عودة، فأما أن يصلي وهو غير ذاكر لما ارتكب من الكبائر، ولا نادم على والجمعة إلى الجمعة كفارة لما بينهن ما اجتنبت الكبائر» ... وهذا يبين لك ما ذكرنا ويوضح والمجل في إلى المحمعة كفارة لما بينهن ما اجتنبت الكبائر، فيكون على هذا معنى قول الله عز وجل في إن تَجَنبُوا كَبَائرٌ مَا تُنْهُونَ عَنْهُ نُكَفّرٌ عَنْكُمْ سَيّنَاتكمْ ﴾ والصغائر بالصلاة والصوم والحج واداء الفرائض وأعمال الهر. وإن لم تحتنبوا الكبائر ولم تتوبوا منها لم تنتفعوا بتكفير الصغائر إذا واقعم الموبقات المهلكات والله أعلم »٢٠ .

- وقال محمد عبد الرؤوف المناوي: « قال رجل للقرطبي: أريد أن أعطي الله عهداً أن لا أعصيه أبداً، قال: ومن أعظم الآن جرماً منك وأنت تتألى على الله أن لا ينفذ فيك قضاؤه وقدره إنما على العبد أن يتوب كلما أذنب» ٢٠°.
- وقال السيد عبد الحسين دستغيب: «عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله عليه السلام يقول: ( لا والله لا يقبل الله شيئاً من طاعته على الإصرار على شيء من معاصيه ). ودلالة هذا الحديث على كبر ذنب الإصرار أيضاً واضحة لأن المعصية الصغيرة تغتفر مع ترك الكبائر وأداء الواجبات كما في قوله تعالى: ﴿ إِنْ تَجْتَبُوا كَبَائِرُ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفَّرُ عَنْكُمْ سَيّنَاتَكُمْ ﴾ أما كيف تمنع قبول العبادات؟ فذلك لأن الإصرار على الذنب من الكبائر وهو ما يمنع قبول العبادات » "م".
- « وفي الرواية الحسنة عن ابن أبي عمير عن الإمام الباقر عليه السلام يقول عليه السلام: ( ما من أحد يرتكب كبيرة من المعاصي وهو يعلم أنه سيعاقب عليها إلا أنه ندم على ما ارتكب ومتى ندم كان تائباً مستحقاً للشفاعة ومن لم يندم عليها كان مصراً والمصر لا يغفر له لأنه غير مؤمن لعقوبة ما ارتكب ولو كان مؤمناً بالعقوبة لندم) "٥٠٥.

فالأحاديث الصحيحة المروية عن الرسول عَلِيَّةً كلها دعوة إلى تجنب الذنوب وما يقرب إليها، وهي دعوة كذلك إلى التوبة والإنابة وطلب المغفرة من الله تعالى.

فمن الآيات القرآنية الكريمة والروايات التي ذكرناها هنا، ومن الأقوال التي ذكرناها عن المناوي، والمباركفوري، وابن علان الصديقي، وعلي القارئ، وابن حجر، وابن عبدالبر وغيرهم<sup>٢٠٥</sup> ندرك تمام الإدراك أن فكرة احتمال غفران الذنوب من غير توبة لا أصل لها في الإسلام ولم يأت بها دليل صحيح.

## أخي القارئ الكريم؛

لعلك أدركت من قراءتك لما سبق أن الحكم الإلهي الذي لا يحابي أحداً يشترط التوبة والإنابة من المذنبين لأجل نيل المغفرة من الغفار الرحيم.

# \* العنصر الثاني: علماء الأمة الإسلامية يدعون إلى الأخذ بأسباب المغضرة.

لقد انتشرت في أوساط القائلين بالشفاعة لأهل الكبائر فكرة المغفرة من غير توبة، وهم بفكرتهم هذه خالفوا الحكم الإلهي الذي يربط بين المغفرة والتوبة، وخالفوا أحاديث الرسول تلكي الصحيحة التي تدعوا العباد إلى طلب المغفرة من كل الذنوب، وخالفوا كذلك أقوالهم العديدة الكثيرة في وجوب التوبة كما سيتضح ذلك بعد قليل إن شاء الله تعالى.

- قال ابن كثير : « ... لأنه تعالى قد حكم ههنا بأنه لا يغفر الشرك، وحكم بأنه يغفر ما عداه لمن يشاء، أي: وإن لم يتب صاحبه "٧٠٠.
- وقال ابن عطية: « ومن لم يتب حتى حضره الموت فليس في حكم التانبين، فإن كان كافراً فهو يخلد،
   وإن كان مؤمناً فهو عاص في المشيئة، لكن يغلب الخوف عليه، ويقوى الظن في تعذيبه، ويقطع من جهة السمع أن من هذه الصنيفة من يغفر الله له تعالى تفضلاً منه ولا يعذبه »٥٠٠.
- وقال الرازي: « ثم قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ لَعَفُو عَفُورٌ ﴾ إما من غير التوبة لمن شاء كما قال: ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمْنَ يَشَاءُ ﴾ أو بعد التوبة » ١٠ ° .
- قال أبو السُعود: « ﴿ وَإِنَّ اللَّهُ لَعَفُو عَفُورٌ ﴾ أيْ مبالغٌ في العفو والمغفرة فيغفرُ لما سلفَ منهُ عَلَى الإطلاقِ
   أوْ بالمتاب عنهُ » ٥٠٠.
- وقال الألوسي: « ﴿ وَإِنَّ الله لَعَفُو عَفُورٌ ﴾ أي مبالغ في العفو والمغفرة فيغفر ما سلف منه ويعفو عمن
   ارتكبه مطلقاً أو بالتوبة "۲۰".

من هذه الأقوال التي ذكرها ابن كثير، وابن عطية، والرازي، وأبو السعود، والألوسي نلاحظ الآتي: - فكرة المغفرة لأصحاب الكبائر من غير توبة نصوح يقدمها صاحبها قبل الممات يردها الحكم الإلهي الذي رتب نتائج الأمور بأسبابها. والآيات القرآنية والأحاديث النبوية الصحيحة التي ذكرناها في هذا القسم تربط بين المغفرة وجهود البشر لنيلها.

والقول بأن من أصحاب الكبائر من قد تشملهم المغفرة على ما هم عليه من ذنوب قول مقحم على الفكر الإسلامي وقدعارضته آيات الله تعالى وأحاديث الرسول يُؤلِكُ ولم يأت أصحابه بما يثبته. وقد صحح ابن الجوزي هذه الفكرة عندرده على أبي نواس الذي نقل عنه تمنى المغفرة من غير اقلاع عن الذنب٧٠٠.

وتباين الأفكار عند ابن عطية في شأن مصير العصاة إذا ماتوا من غير توبة مصدرها اعتماد روايات لا تقوم بها حجة في ميزان الإسلام. فنجد ابن عطية يقطع، اعتمادا على ما سمعه، أن من العصاة المصرين من يغفر له ولا يعذب، ولكنه قبل هذه الفكرة نجده يقول بغلبة الظن في تعذيبه مما يغلب جانب الخوف عليه.

وفكرة غفران الذنوب من غير توبة وإنابة إلى الله تعالى قد جرأت المستشرقين للنيل ظلماً وعدواناً من روح الإسلام، فقد نقل الشيخ الشعراوي عن أحد المستشرقين قوله: « إن المغفرة الإلهية كما يبدو من القرآن الكريم منتع على غير أساس معلوم وليس أدل على ذلك من قوله تعالى: ﴿ فَيَغْفُرُ لَمْ يُسَاءُ وَيُعَذَّبُ مَنْ يَشَاءُ ﴾ ... ؟٢٠٠٠

ففكرة احتمال غفران كبائر الذنوب من غير توبة نصوح يقدمها صاحبها قبل الممات فكرة لا أصل لها، وقد عقها القائلون بها في كثير من كتبهم. وفي هذا الموضع من هذا البحث أنقل لك أخي القارئ الكريم ما قاله علماء المسلمين عند ربطهم بين المغفرة وأسبابها، وعند شرحهم لأسماء الله الحسنى؛ خاصة عند شرحهم لمعنى ( الغفور ) و( غافر ) و( عفو ) و( تواب ).

# أقوال العلماء حول الترابط الوثيق بين التوبة والمغفرة

#### المن أقوال أحمد عبد الجواد

- ( الغفار جل جلاله ): ومعناه أنه يغفر الذنوب مرة بعد مرة وهو كثير الغفران لعباده الذين تابوا إليه واسغفروه فغفر لهم وسترهم لئلا يُقتضحوا يوم الحساب» \* دواسغفروه فغفر لهم وسترهم لئلا يُقتضحوا يوم الحساب» \* دواسغفروه
- « (الغفور جل جلاله) معناه: كثير الغفران والصفح، كلما أذنب العبد واستغفر غفر الله له وهو سبحانه يستر عباده لئلا يفتضحوا يوم الحساب »°°°.
- ( ( التواب جل جلاله ): ومعناه أنه المعيد إلى عبده فضل رحمته إذا هو رجع إلى طاعته وندم على معصيته، فلا يحبط له ما قدم من خير، ولا يمنعه ما وعد به المطيعين له من الإحسان، وكلما تكررت توبة العبد تكرر القبول من الرب التواب "٥٠١".
- « (العفو جل جلاله) ... ومعناه: أنه هو الذي يمحو السيئات، ويتجاوز عن المعاصي، ويصفح عمن تاب وأناب» ٧٧٥.

#### الله من أقوال أحمد بن شعبان بن أحمد

- «كل أحد مضطر إلى عفوه ومغفرته، كما هو مضطر إلى رحمته وكرمه. وقد وعد بالمغفرة والعفو، لمن أتى بأسبابها، قال تعالى: ﴿ وَإِنِّي لَغَفّارٌ لَمْنُ تَابَ وَآمَنَ وَعَملَ صَالحاً ثُمّ الْهَتَدَى ﴾ (طه: ٨٠).
- والله هو التواب الذي لم يزل يتوب على التائبين، ويغفر ذنوب المنيبين. فكل من تاب إلى الله توبة نصوحًا، تاب الله عليه.
- فهو التانب على التائبين، أولاً بتوفيقهم للتوبة والإقبال بقلوبهم إليه، وهو التائب عليهم بعد توبتهم،
   قبولاً لها، وعفواً عن خطاياهم »^>

#### المال الشيخ على أحمد عبد العال الطهطاوي المال الطهطاوي

« فقد بشر الله الغفار سبحانه عباده المسرفين على أنفسهم بواسع مغفرته ونهاهم عن أن يقنطوا من رحمته مهما يسرفوا في اجتراف السيئات، ومهما يقترفوا من كبائر الإثم والفواحش، وبشرهم بأنه يغفر الذنوب جميعاً دقت أو جلت، كبرت أو صغرت. وكل ما عليهم إن صدقت رغبتهم في هذه المغفرة وسمت نحوها آمالهم: أن ينيبوا إلى ربهم ويسلموا له، ويقلعوا عن آثامهم ويطهروا من أوضار الخطايا بالتوبة النصوح.

ولا ينبغي للمؤمن أن يتلوا آية للبشرى وحدها ثم يطير بها فرحاً قبل أن يتلو الآيات التي تتصل بها لنلا يكون من الذين جعلوا القرآن عضين، فآيات القرآن يفسر بعضها بعضاً، ففي هذه الآيات البينات حين بشر الله بهذه المغفرة الشاملة طلب من هؤلاء الذين ساق إليهم هذه البشرى أن ينيبوا إليه ويسلموا له من قبل أن يأتيهم العذاب ثم لا ينصرون.

وإنما تتم البشرى لهو لاء الذين يقومون بتحقيق ما طلب منهم فيما يلي من الآيات. يؤيد هذا قول الله تعالى في سورة طه: ﴿ وَإِنِّي لَغَفَارٌ لَمْنُ تَابَ وَآمَنَ وَعَملَ صَالحًا ثُمَّ اهْتَدَى﴾ ( طه: ٨٠ ).

لم يقل الله تعالى إني لَغفار لكُل من دب ودرج مَن العصَاة والآثمين بل قال سبحانه: ﴿ وَإِنِّي لَغَفَارٌ لَمُنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلُ صَالحًا ثُمّ اهْتَدَى﴾ (طه: ٨٠)

ولم يقتصر على ذكر التوبه حتى ذكر الإيمان، ولم يقف عند ذكر الإيمان حتى ذكر العمل الصالح ثم توج ذلك

كله بالهداية، فمن تحققت منه التوبة والإيمان والعمل الصالح والهداية رجيت له المغفرة.

وفي هذا قضاء على غرور المفترين، وطمع الطامعين، وأماني المفتونين، الذين يتمنون المغفرة بغير عمل صالح قدموه، ولا حسنة ادخروها لمعادهم ... وللرسول عليه الصلاة والسلام كلمة جامعة حكيمة لو قرأها أسرى الأماني وتدبروها لصرفت أبصارهم عن خدع الشيطان الذي يعدهم ويمنيهم وما يعدهم الشيطان إلا غروراً ولأقبلوا على الصالحات يبتغون بها الوسيلة إلى مغفرة الله وجنته، فاستمع إليه صلوات الله عليه يقول: (ليس الإيمان بالتمني ولكن ما وقر في القلب وصدقه العمل. إن قوماً ألهتهم أماني المغفرة حتى خرجوا من الدنيا ولا حسنة لهم، وقالوا: نحن نحسن الظن بالله، وكذبوا، لو أحسنوا الظن لأحسنوا العمل). " " " "

#### \* من أقوال الأستاذ الدكتور محمد راتب النابلسي

- « المشكلة الأساسية هو أننا إذا قرأنا القرآن قد نقرأ بعضه وننسي بعضه الآخر، قال تعالى: ﴿ قُلْ يَا عَبَادِي النّدِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسهم لا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَة الله إِنّ الله يَغْفُر الذّنُوبَ جَمِيعاً إِنّهُ هُو الْغَفُورُ الرّحِيمُ ﴾ (الزمر: ٣°) يجب أنَ لا تقف عند هذا الحد في الآية، بل تتابع ما بعدها قال تعالى: ﴿ وَأَنْيِبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتَيْكُمْ الْعَذَابُ ثُمّ لا تُنْصَرُونَ ﴾ ( الزمر: ١° ). أي: غفور لمن أقبل، غفور لمن أصلح، غفور لمن استغفر، أما أن يقيم غفور لمن أناب، غفور لمن أصلح، غفور لمن استغفر، أما أن يقيم الإنسان على معصية، وينوي أن يبقى عليها، ويقول: الله غفور رحيم فإن هذا من السذاجة والجهل وعدم الفهم »٠٠°.
- « فما الحكمة؟! إذ كلما ذكر الله أنه عظيم في رحمته، ومغفرته وحلمه ذكر أنه شديد عقابه، فماذا يعني؟ يعني ذلك أن الله غفور إذا عدت إليه، وغفور إذا استغفرته، وغفور إذا تبت من ذنبك، وأصلحت وأخلصت، فهذه الأسماء الحسنى، والصفات الفضلى في الله عز وجل لا يمكن أن تكون مبتذلة، وهذه الصفات غفور إذا أقبلت عليه وتبت ورجعت إليه، وأقلعت عن الذنب وندمت فهو غفور وإلا فالله سبحانه وتعلى شديد العقاب، وعذابه أليه.

لذلك وردتْ آيات فيها معنى أن ربك للذين تابوا وآمنوا وعملوا الصالحات إن ربك من بعدها لغفور رحيم، إذاً من السذاجة وضيق الأفق والجهل أن تُعلق آمالاً على مغفرة الله وأنت مقيم على معصية، فمن الغباء والحمق والجهل أن تقول الله غفور رحيم وأنت لا تفكر في التوبة...»^^°.

(... أما أن الله غفور رحيم فهو بشرط أن تعود إليه، وأن تتوب إليه، وأن تؤوب، وأن تندم على ذنبك،
 وأن تقلع عنه ... فهذه كلمة غفور رحيم يفهمها بعض الناس فهم الغافلين، إذ يقول المنحرف لصنوه
 لا تدقق الله غفور رحيم فضع مخالفاتك في رقبتي، وهذا كلام في غاية الجهل، فهو غفور رحيم إذا تبت ورجعت إليه، فالمغفرة والرحمة مقيدة بقيود الإنابة "^^.

# \* من أقوال الإمام الطبري

- « ... ﴿ فَأُولَٰئِكَ ﴾ فهوالاء الذين يعملون السوء بجهالة ثم يتوبون من قريب ﴿ يَتُوبُ اللهُ عَلَيْهِمْ ﴾ دون من لم يتب، حتى غلب على عقله وغمرته حشرجة ميته ٣٨٠٠.
- « وقوله: ﴿ نَبِّىءُ عبادي أنّي أنا الغَفُورُ الرّحِيمُ ﴾ يقول تعالى ذكره لنبيه محمد يَ الله: أخبر عبادي يا محمد، أني أنا الذي أستر على ذنوبهم إذا تابوا منها وأنابوا، بترك فضيحتهم بها وعقوبتهم عليها، الرحيم بهم، أن أعذّبهم بعد توبتهم منها عليها. ﴿ وأنّ عَذابي هُو العَذَابُ الأليمُ ﴾ يقول:

# وَسِن الْمُرْوَسِينَ الْوَسِينَ الْمِنْ الْوَسِينَ الْمِنْ الْمِنْ الْمِينَ الْمِنْ أَلْمِ

واخبرهم أيضاً أن عذابي لمن أصر على معاصي، وأقام عليها ولم يتب منها، هو العذاب الموجع الذي لا يشبهه عذاب. وهذا من الله تحذير لخلقه التقدم على معاصيه، وأمر منه لهم بالإنابة والتوبة »6.1.

- «... ومعنى قوله: ﴿ أَنَّهُ مَنْ عَملَ منْكُمْ سُوءًا بِجَهالَة ﴾: أنه من اقترف منكم ذنبا، فجهل باقترافه إياه.
   ﴿ ثُمَّ تَابَ مِن بَعْده وَ أَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ ﴾ لذنبه إذا تأب وأناب، وراجع بطاعة الله، وترك العود إلى مثله مع الندم على ما فرَط منه. ﴿ رَحِيمٌ ﴾ بالتائب أن يعاقبه على ذنبه بعد توبته منه » ٥٠٠ .
- ( ... أن الله جل ثناؤه لقى آدم كلمات، فتلقاهن آدم من ربه فقبلهن وعمل بهن، وتاب بقيله إياهن، وعمله بهن إلى الله من خطيئته، معترفا بذنبه، متنصلا إلى ربه من خطيئته، نادما على ما سلف منه من خلاف أمره. فتاب الله عليه بقبوله الكلمات التي تلقاهن منه وندمه على سالف الذنب منه» ٨٠٠.
- ، « وأما قوله: ﴿ عَفا الله عَنْها ﴾ فإنه يعني به: عفا الله لكم عن مسألتكم عن الأشياء التي سألتم عنها رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي كرة الله لكم مسألتكم إياه عنها، أن يواخذكم بها، أو يعاقبكم عليها، إن عرف منها تو بتكم وإنابتكم. ﴿ وَالله عَفُورٌ ﴾ يقول: والله ساتر ذنوب من تاب منها، فتارك أن يفضحه في الآخرة ﴿ حَلِيمٌ ﴾ أن يعاقبه بها لتغمده التائب منها برحمته وعفوه، عن عقوبته عليها » مهم.
- « يقول: ما الله براجع لأحد من خلقه إلى ما يحبه من العفو عنه، والصفح عن ذنوبه التي سلفت منه،
   إلا للذين يأتون ما يأتونه من ذنوبهم جهالة منهم وهم بربهم مؤمنون، ثم ير اجعون طاعة الله ويتوبون منه
   إلى ما أمرهم الله به من الندم عليه والاستغفار و ترك العود إلى مثله من قبل نزول الموت بهم »^^°.
- « رومن يعمل ذنباً، وهو السوء، أو يظلم نفسه بإكسابه إياها ما يستحقّ به عقوبة الله ، ﴿ ثُمّ يَسْتَغْفِرِ الله عقوبة الله ، ﴿ ثُمّ يَسْتَغْفِرِ الله على الله عمل من السيوء، وظلم نفسه ومراجعته ما يحبه الله من الأعمال الصالحة التي تمحو ذنبه وتذهب جُرمه، ﴿ يُجِدُ الله غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ يقول: يجد ربه ساترا عليه ذنبه بصفحه له عن عقوبته جرمه، رحيما به ، ٢٩٠٠.
- وقال الإمام الطبري عند تفسير قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ ﴾: « وهو ذو المغفرة لمن تاب إليه من ذنوبه، وذو المحبة له» ٩٠٠.
- « وقوله: ﴿ وَهُوَ العَزِيزُ ﴾ يقول: وهو القويّ الشديد انتقامه ممن عصاه، وخالف أمره ﴿ الغَفُورُ ﴾ ذنوب من أناب إليه وتاب من ذنوبه ٣١٠°.
- « وقوله: ﴿ هُوَ أَهْلُ التَّقْوَى وأَهْلُ المَّغْفِرَةِ ﴾ يقول تعالى ذكره: الله أهل أن يتقي عبادُه عقابة على معصيتهم إياه، فيجتنبوا معاصيه، ويُسارَعُوا إلى طاعته، ﴿ وأَهْلُ المَّغْفِرَةِ ﴾ يقول: هو أهل أن يغفر ذنوبهم إذا هم فعلوا ذلك، ولا يعاقبهم عليها مع توبتهم منها "<sup>٩٢</sup>".
- « وقوله: ﴿ إِنَّ اللَّهُ كَانَ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ يقول: إن الله كان ذا ستر على ذنوب التائبين، رحيماً بالتائبين أن يعاقبهم بعد التوبة "<sup>47</sup>.
- « ويعني بقوله: ﴿ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَحيمٌ ﴾: إن الله ذو صفح عن ذنوب من تأب من ذنوبه، بتركه عقوبته عليها وفضيحته بها، رحيم به بعد توبته أن يعذبه عليها »١٠٠.
- « ﴿ وَهُو أَرْحُمُ الرّاحِمِينَ ﴾ يقول: والله أرحم الراحمين لمن ٥٠٠ تاب من ذنبه وأناب إلى طاعته بالتوبة من معصيته ﴾ ١٠٠٠.
- « وأما قوله: ﴿ إِمَّا يُعَذِّبُهُمْ ﴾ فإنه يعني: إما أن يحجزهم الله عن التوبة بخذلانه إياهم فيعذَّبهم بذنوبهم

التي ماتوا عليها في الآخرة. ﴿ وَإِمَّا يَتُوبُ عَلَيْهِمْ ﴾ يقول: وإما يوفقهم للتوبة فيتوبوا من ذنوبهم، فيغفر لهم »\*\*°.

- « وهو الرحيم بأهل التوبة من عباده أن يعذّبهم بعد توبتهم، الغفور لذنوبهم إذا تابوا منها »٩٠٠.
- « ﴿ وَإِنَّ الله لَعَفُو عَفُورٌ ﴾ يقول جلَّ ثناؤه: إن الله لذو عفو وصفح عن ذنوب عباده إذا تابوا منها
   وأنابوا، غفور لهم أن يعاقبهم عليها بعد التوبة »٩٠°.
- « ﴿ إِنَّ اللَّهُ تَوَابٌ رَحِيمٌ ﴾ يقول: إن الله راجع لعبده إلى ما يحبه إذا رجع العبد لربه إلى ما يحبه منه،
   رحيم به بأن يعاقبه على ذنب أذنبه بعد توبته منه،
- « الله ذو عفو عمن ناداك من وراء الحجاب، إن هو تاب من معصية الله بندائك كذلك، وراجع أمر الله
   في ذلك وفي غيره، رحيم به أن يعاقبه على ذنبه ذلك من بعد توبته منه ١٠٠٠.
- «قوله: ﴿إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ يقول: إنك ذو رأفة بخلقك، وذو رحمة بمن تاب واستغفر من ذنوبه »٢٠٠.
- « ﴿ رَحِيمٌ ﴾ بتركه عقوبته على سالف ذنوبه التي سلفت بينه وبينه إذ تاب وأناب إليه قبل لقائه ومصيره إليه "٢٠٠٠.
- « وقوله: ﴿ إِنَّ اللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ يقول تعالى ذكره: إن الله ذو عفو أيها الأعراب لمن أطاعه، وتاب إليه من سالف ذنوبه، فأطيعوه، وانتهوا إلى أمره ونهيه، يغفر لكم ذنوبكم، رحيم بخلقه التائبين إليه أن يعاقبهم بعد توبتهم من ذنوبهم على ما تابوا منه، فتوبوا إليه يرحمكم » 1.٠٠.
- « ﴿ وَإِنّهُ لَغَفُرٌ رَحِيمٌ ﴾ يقول: وإنه لذو صفح عن ذنوب من تاب من ذنوبه، فأناب، وراجع طاعته، يستر عليها بعفوه عنها، رحيم له أن يعاقبه على جرمه بعد توبته منها، لأنه يقبل التوبة ويُقيل العثرة » ١٠٠٠.
- « ﴿ فَإِنَّ الله عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ لكم لمن تاب من عباده، من ذنوبكم ﴿ رحيمٌ ﴾ بكم أن يعاقبكم عليها من بعد توبتكم منها » 1.1.
- « وقوله: ﴿ وَكَانَ الله غَفُورا رَحِيما ﴾ يقول الله تعالى ذكره: وكان الله ذا ستر على ذنب من ظاهر زوجته فقال الباطل والزور من القول، وذنب من ادّعى ولد غيره ابنا له، إذا تابا وراجعا أمر الله، وانتهيا عن قبل الباطل بعد أن نهاهما ربهما عنه ذا رحمة بهما أن يعاقبهما على ذلك بعد توبتهما من خطيئتهما "١٠٠.
- «وقوله: ﴿ إِنَّ اللهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ يقول: إن الله عز ذكره ساتر على من تاب وأناب عن معاصيه إلى طاعته ذنوبه بالعفو عن عقوبته عليها يوم القيامة وتركه فضيحته بها على رؤوس الأشهاد، رحيم به وبعباده التائبين إليه من ذنوبهم ٢٠٠٨.
- « أن الله جل ثناؤه هو التواب على من تاب إليه من عباده المذنبين من ذنوبه التارك مجازاته بإنابته إلى طاعته بعد معصيته بما سلف من ذنبه ١٠٠٣.
- « وقوله: ﴿ وَإِنْ رَبِّكَ لَذُو مَغْفِرَة للنّاسِ على ظُلْمِهِمْ ﴾ يقول تعالى ذكره: وإن ربك يا محمد لذو ستر على ذنوب من تاب من ذنوبُه من الناس، فتاركَ فضيحته بها في موقف القيامة، وصافحٌ له عن عقابه عليها عاجلاً وآجلاً على ظلمهم » ١٠٠٠.
- «شدید عقابه من عصاه و تمرّد علیه علی معصیته إیاه، و هو غفور الذنوب من أطاعه و أناب إلیه فساتر علیه و تارك فضیحته بها، رحیم به أن یعاقبه علی ما سلف من ذنوبه بعد إنابته و توبته منها \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \(
- « يقول جلّ ثناؤه: إن الله لغفور لـما كان منكم من تقصير في شكر بعض ذلك إذا تبتم وأنبتم إلى

# رَوْسِينَ أَذَوْسِينَ أَنْ وَالْوَالِقِيلَ الْوَالِقِيلَ الْعِيلِينَ الْعَلَالِي الْعِلْقِيلِي الْعَلَالِي الْعِلْقِيلِي الْعَلِيلِي الْعَلِيلِي الْعَلِيلِي الْعَلَوْسِينَ أَذَوْسِينَ أَذَوْسِينَ أَذَوْسِينَ أَذَوْسِينَ أَذَوْسِينَ أَذُوسِينَ أَنْ أَوْسِينَ أَذُوسِينَ أَذَوْسِينَ أَذَوْسِينَ أَذُوسِينَ أَذُوسِينَ أَنْ أَوْسِينَ أَذُوسِينَ أَذَالِي الْعِلْقِيلِي الْعِلْقِيلِي الْعِلْقِيلِي الْعَلَالِي الْعِلْقِيلِي الْعِلْقِيلِي الْعِلْقِيلِيلِي الْعِلْقِيلِي الْعِلْقِيلِيلِي الْعِلْقِيلِيلِي الْعِلْقِيلِي الْعِلْولِي الْعِلْقِيلِيلِي الْعِلْقِيلِيلِي الْعِلْقِيلِي الْعِلْقِيلِي الْعِلْقِيلِي الْعِلْقِيلِيلِيلِيلِي الْعِلْمِيلِيلِيلِيلِي الْعِلْقِيلِيلِيلِيلِيلِي الْعِلْمِ

طاعته واتباع مرضاته، رحيم بكم أن يعذّبكم عليه بعد الإنابة إليه والتوبة »١١٢.

« وقوله: ﴿ وكانَ الله غَفُوراً رَحِيماً ﴾ يقول تعالى ذكره: وكان الله ذا عفو عن ذنوب من تاب من عباده، وراجع طاعته، وذا رحمة به أن يعاقبه على ذنوبه بعد توبته منها ١١٣٣.

#### الله من أقوال الإمام القرطبي

- « رتب تعالى بفضله و كرمه غفران الذنوب لمن أخلص في توبته ولم يصرّ على ذنبه. ويمكن أن يتصل هذا بقصة أُحد، أي من فَرّ ثم تاب ولم يصرّ فله مغفرة الله »١١٠.
- « وقد عرف الله عز وجل من شاء أن يغفر له، وهو التائب أو من عمل صغيرة ولم تكن له كبيرة، ودل على أنه يريد التائب ما بعده «وَأُنيئُوا إِلَى رَبِّكُمْ» فالتائب مغفور له ذنو به جميعاً، يدل على ذلك ﴿وَإِنِّى لَنَفَارٌ لَمْنَ اللهِ ﴿ وَإِنِّى لَنَفَارٌ لَمْنَ اللهِ ﴿ وَإِنِّى لَا لَهُمَالًا فِمْهُ \* ١٠٠.
- «ثم ذمّهم بآغترارهم في قولهم «سَيُغْفُر لَنَا» وأنهم بحال إذا أمكنتهم ثانية آرتكبوها، فقطعوا باغترارهم بالمغفرة وهم مصرّون، وإنما يقول سيغفر لنا من أقلع وندم. قلت: وهذا الوصف الذي ذمّ الله تعالى به هؤلاء موجود فينا »٢٠١٦.
- « ... قال علماؤنا: الاستغفار المطلوب هو الذي يَحُلَ عَقْدَ الإصرار ويثبت معناه في الجنان، لا التلفظ باللسان. فأما من قال بلسانه: أستغفر الله، وقلبه مِصر على معصيته فاستغفاره ذلك يحتاج إلى استغفار، و صغيرته لاحقة بالكبائر »١٠٠.
- « فإن قال قائل: فما معنى الخوف بعد التوبة والمغفرة؟ قيل له: هذه سبيل العلماء بالله عز وجل أن
   يكونوا خانفين من معاصيهم وجلين، وهم أيضاً لا يأمنون أن يكون قد بقي من أشراط التوبة شيء لم
   يأتوا به، فهم يخافون من المطالبة به ١٠٨٠.
  - · « ﴿ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ ﴾ عن الموصي إذا عملت فيه الموعظة ورجع عما أراد من الأذية »' إ'.
- « قوله تعالى: ﴿ وَأَصْلَحُوا ﴾ يريد إظهار التوبة. وقيل: وأصلحوا العمل. ﴿ فَإِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ حيث تابوا وقبلت توبتهم » ١٠٠.
  - · ﴿ ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَذُو مَغْفَرَةً ﴾ أي لذو تجاوز عن المشركين إذا آمنوا، وعن المذنبين إذا تابوا »٢٠٠٠.

## الإمام ابن كثير الإمام ابن كثير

- « وقوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبَكَ وَسَعُ آلَمُغْفِرَةٍ﴾ أي رحمته وسعت كل شيء ومغفرته تسع الذنوب كليها لمن تاب منها كقوله تعالى: ﴿ قُلْ يَا عِبَادِي اللهِ يَنْ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللهِ إِنَّ اللهِ يَغْفِرُ اللهِ يَغْفِرُ اللهِ يَغْفِرُ اللهِ يَغْفِرُ اللهِ يَعْفِرُ اللهِ يَعْفِرُ اللهِ يَعْفِرُ اللهِ يَعْفِرُ اللهِ يَعْفِرُ اللهِ يَعْفِرُ اللهِ اللهُ ال
- «ثم قال تعالى: ﴿ وَهُو َ ٱلْعَزِيرُ ٱلْغَفُورُ ﴾ أي هو العزيز العظيم المنيع الجناب، وهو مع ذلك غفور لمن تاب إليه وأناب بعد ما عصاه وخالف أمره، وإن كان تعالى عزيزاً هو مع ذلك يغفر ويرحم ويصفح ويتجاوز ٣٠٠٠.
- « ﴿ فَاغْفِرْ لَلَّذِينَ تَابُوا وَ اتَّبَعُوا سَبِيلَكَ ﴾ أي فاصفح عن المسيئين إذا تابوا وأنابوا وأقلعوا عما كانوا فيه والتبعوا ما أمرتهم به من فعل الخيرات وترك المنكرات» ٦٠٠.

- « ﴿ أَلا هُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْغَفَارُ ﴾ أي مع عزته وعظمته وكبريائه وهو غفار لمن عصاه ثم تاب وأناب إليه ٢٠٠٠.
- ﴿ ﴿ يَغْفُرُ لَمْنِ يَشَآءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآءُ وَكَانَ ٱللهُ غَفُوراً رّحِيماً ﴾ أي لمن تاب إليه، وأناب وخضع لديه ٧٠٠٠.
  - « ﴿إِنَّ ٱللَّهُ تَوَابٌ رّحيمٌ ﴾ أي تواب على من تاب إليه رحيم لمن رجع إليه واعتمد عليه "١٦٨.
  - « ﴿ وَهُوَ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلْوَدُودُ ﴾ أي يغفر ذنب من تاب إليه وخضع لديه ولو كان الذنب من أي شيء كان ١٦٠٠.
- « وقوله عز وجل: ﴿ غَافِرِ الذَّنبِ وَقَابِلِ التّوْبِ ﴾ أي: يغفر ما سلف من الذنب، ويقبل التوبة في المستقبل لمن تاب إليه وخضع لديه. وقوله جل وعلا: ﴿ شَدِيدُ الْعَقَابِ ﴾ أي: لمن تمرد وطغى، وآثر الحياة الدنيا، وعتا عن أوامر الله تعالى وبغى، وهذه كقوله: ﴿ نَبِيءٌ عِبَادِى أَنِي أَنَا الْغَفُورُ الرّحِيمُ وَأَنَ عَذَابِي هُوَ الْغَذَابُ الْأَلِيمُ الحجر: ١٠٠٠ » ١٠٠٠.
- « ﴿ فَأَغْفِرْ للّذِينَ تَابُوأُ وَآتَبَعُواْ سَبِيلُكَ ﴾ أي: فاصفح عن المسيئين إذا تابوا وأنابوا، وأقلعوا عما كانوا
   فيه، واتبعوا ما أمرتهم به من فعل الخيرات وترك المنكرات "١٣١.
- « ثم أخبر تعالى تكرماً وامتناناً في حق العصاة المؤمنين أن من تاب منهم إليه تاب عليه، فقال: ﴿ تُمّ
  إِنَّ رَبِّكَ لَلَذِينَ عَملُوا السُّوءَ بِجَهَالَهُ ﴾ قال بعض السلف: كل من عصى الله فهو جاهل ﴿ تُمَ تَابُوا مِنْ
  بَعْد ذَلكَ وَأَصْلَحُوا ﴾ أي أقلعوا عمًا كانوا فيه من المعاصي وأقبلوا على فعل الطاعات ﴿ إِنْ رَبَكَ مِنْ
  بَعْدَهَا ﴾ أي تلك الفعلة والزلة ﴿ لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ٢٠٠٠.
- « أمركم إلى الله، إن شاء عجل لكم العذاب، وإن شاء أخره عنكم، وإن شاء تاب على من يتوب إليه،
   وإن شاء أضل من كتب عليه الشقاوة، وهو الفعال لما يشاء ويريد ويختار "<sup>١٣٢</sup>.
- « وقوله ﴿ وَمَّ مُهِ يُعلَىٰ مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ أي تابوا من ذنوبهم ورجعوا إلى الله عن قريب، ولم يستمروا على المعصية ويصروا عليها غير مقلعين عنها، ولو تكرر منهم الذنب تابوا منه ١٣٠٠.
- وقال ابن كثير: « وأما النجاة من النار فهو يقتضي تيسير أسبابه في الدنيا من اجتناب المحارم والآثام وترك الشبهات والحرام » ١٠٠٠.

#### 緣 من أقوال ابن عاشور

- « ومادة الغفر ترجع إلى الستر، وهو يقتضى وجود المستور واحتياجه للستر فدل ﴿ يَغْفُرُ اللَّذُنُوبَ ﴾ على أن الذنوب ثابتة، أي المؤاخذة بها ثابتة والله يغفرها، أي يزيل المؤاخذة بها، وهذه المغفرة تقتضي أسباباً أجملت هنا وفصلت في دلائل أخرى من الكتاب والسنة منها قوله تعالى: ﴿ وَإِنِّي لَغَفَارٌ لَّن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمل صَلْحًا ثُمّ الْمَتَدَى ﴾ (طه: ٢١)، وتلك الدلائل يجمعها أن للغفران أسباباً تطرأ على المذنب ولو لا ذلك لكانت المؤاخذة بالذنوب عبثاً ينزه عنه الحكيم تعالى، كيف وقد سماها ذنوباً وتوعد عليها فكان قوله: ﴿ إِن آلله يَغفر اللَّهُ المُذنب عرف تفصيلها. و ﴿ جَمِيعًا ﴾ حَال من ﴿ الذَّنُوبَ ﴾، أي حال جميعها، أي عمومها، فيغفر كل ذنب منها إن حصلت من المذنب أسباب ذلك »٢٦.
- « وأبهم المحو والمثبت بقوله: ﴿ مَا يَشَاءُ ﴾ لتتوجه الأفهام إلى تعرّف ذلك والتدبر فيه لأن تحت ذا الموصول صوراً لا تحصى، وأسبابُ المشيئة لا تحصى. ومن مشيئة الله تعالى محور الوعيد أن يلهم المذنبين التوبة والإقلاع ويخلق في قلوبهم داعية الامتثال »٧٠٠.

## النهرية أذلك والمناف أذلك والكورية والمناف المناف والمناف المناف المناف

- « وعُطف ﴿ وَرَضَى ﴾ على ﴿ لَن يَشَاء ﴾ للإشارة إلى أن إذن الله بالشفاعة يجري على حسب إرادته إذا كان المشفوع له أهلا لأن يُشفع له. وفي هذا الإبهام تحريض للمؤمنين أن يجتهدوا في التعرض لرضَى الله عنهم ليكونوا أهلاً للعفو عما فرطوا فيه من الأعمال "١٣٨.
- « ... وأما وصف الغفور فقد ذكر للإشارة إلى ترغيب المقترفين السيئات في الاستغفار والتوبة ليغفر
   لهم فلا يقنطوا من رحمة الله "<sup>179</sup>.
- « وفي وصف ﴿ الْغَفْرُ ﴾ مناسبة لذكر الأجل لأن المغفرة يظهر أثرها بعد البعث الذي يكون بعد الموت وانتهاء الأجل تحريضاً على البدار بالتوبة قبل الموت حين يفوت التدارك» ٢٠٠٠.
- « وغفرانُ الذنوب جزاء على التقوى لأن عمود التقوى اجتناب الكبائر وقد غفر الله للناس الصغائر
   باجتناب الكبائر وغفر لهم الكبائر بالتوبة، والتحولُ عن المعاصى بعد الهم بها ضرب من مغفرتها "١٤٠٠.
- وقد استوفى قوله: ﴿ أَنَّ الله شَديدُ الْعَقَابِ وَأَنَ الله عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ أقسام معاملته تعالى فهو شديد العقاب لمن خالف أحكامه وغفور لمن تأب وعمل صالحاً. وافتتاح الجملة بلفظ ﴿ اعْلَمُوا ﴾ للاهتمام بالخبر »١٠٠٠.
- «سابقوا إلى المغفرة، أي أكثروا من أسبابها ووسائلها:فالمسابقة إلى المغفرة هي المسابقة في تحصيل أسبابها»<sup>۱۹۲</sup>.

#### \* من أقوال أبي السعود

- « ﴿ إِمَّا يُعَدِّبُهُمْ ﴾ إن بقوًا على ما هم عليه من الحال وقيل: إن أصروا على النفاق وليس بذاك فإن المذكورين ليسوا من المنافقين، ﴿ وَإِمَا يَتُوبُ عَلَيْهِمْ ﴾ إن خلصت نيتُهم وصحت توبتُهم » ١٠٠٠.
  - « ﴿ وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ﴾ لمن تاب وآمنَ ﴿ ٱلْوَدُودُ ﴾ المحبُ لَمَنْ أطاعَ » ١٠٠٠.
  - « ﴿ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ﴾ الغالبُ الذي لا يفوتُهُ من أساءَ العملَ ﴿ ٱلْغَفُورُ ﴾ لمن تابَ منهُم ١٤٠٠.
    - « إن رببي غفورٌ لمن استغفر لذنبه واعترف به رحيمٌ له »٢٤٠.
- «﴿وَالله غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾ بليغ المغفرة والرحمة واسعهما فلن يضيق ساحتُهما عن هؤلاء إن تابُوا
   وأصلحوا»¹¹٠.
- « ﴿ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ ويجعلُها مكفرةً باستقامتكم في القولِ والعملِ ... ﴿ وَيَتُوبَ الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى هُولاء مَن أفراده أي يقبلُ توبتَهم لعدم خلعهم رَبقة الطّاعة عن رقابِهم بالمَرّة وتلافيهم لما فَرَطَ منهم من فَرَطاتٍ قلَما يخلُو عنها الإنسانُ بحكم جَبلته وتداركهم لها بالتوبة والإنابة ١٤٦٠.
- ( ﴿ أَغُلَمُواْ أَنَ اللهُ شَديدُ الْعَقَابِ ﴾ وعيد لَمن انتهك محارِمَه أو أصر على ذلك، وقوله تعالى: ﴿ وَأَنَ اللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ وعد لمن حافظ على مراعاة حرماته تعالى أو أقلع عن الانتهاك بعد تعاطيه » ١٠٠.
- «﴿عَسَى آللهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمْ ﴾ أي يقبل توبتهم المفهومة من اعترافهم بذنوبهم ﴿إِنَّ اللهُ غَفُورٌ رّحِيمٌ ﴾ يتجاوز عن سيئات التائب ويتفضل عليه ١٠٠٠.
  - « والمرادُ به الردُ عليهم والتوبيخُ على بتّهم القولَ بالمغفرة بلا توبة ٣٠٠٠.

# 🎋 من أقوال الألوسي

· « ... وذكر العلامة الطيبي أن قوله تعالى: ﴿وَاتَّقُوا النَّارُ الَّتِي أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ﴾ (آل عمران: ١٣٠)

وردت خطاباً لآكلي الربا من المؤمنين وردعاً لهم عن الإصرار على ما يؤديهم إلى دركات الهالكين من الكافرين وتحريضاً على التوبة والمسارعة إلى نيل الدرجات مع الفائزين من المتقين والتانبين ٣٠٣.

- « ﴿إِلَىٰ مَغْفَرَة مَن رَبّكُمْ وَجَنّة ﴾ أي أسبابهما من الأعمال الصالحة ... وليس المراد مجرد طلب المغفرة بل مع التوبة وإلا فطلب المغفرة مع الإصرار كالاستهزاء بالرب جل شأنه، ومن هنا قالت رابعة العدوية: استغفارنا هذا يحتاج إلى استغفار » ١٠٠٠.
- ( ﴿ وَيَقُولُونَ سَيُغَفِّرُ لَنَا ﴾ ولا يواخذنا الله تعالى بذلك ويتجاوز عنا ... ﴿ وَإِن يَأْتِهِمْ عَرَضٌ مَثْلُهُ يَأْخُذُوهُ ﴾ ... أي يرجون المغفرة وهم مصرون على الذنب عائدون إلى مثله غير تائبين عنه ... وأنت تعلم أن اليهود أكدوا القول بالغفران وأهل السنة لا يجزمون في المطيع بالغفران فضلاً عن العاصي بما هو حق الله تعالى فضلاً عمن عصاه سبحانه فيما هو من حقوق العباد » ١٠٠٠.
  - « ﴿ وَكَانَ ٱلله غَفُورُ الله فيغفر للعامد إذا تاب ٣٠٠٠.
- « ﴿ وَظَنُوا أَنْ لا مَلْجَاً مِنْ الله إلا إليه ﴾ أي علموا أن لا ملجاً من سخطه إلا إلى استغفاره والتوبة إليه سبحانه، وحمل الظن على العلم لأنه المناسب لهم ﴿ ثُمّ تَابَ عَلَيْهِمْ ﴾ أي وفقهم للتوبة ﴿ لِيَتُوبُوا ﴾ أو أنزل قبول توبتهم في القرآن وأعلمهم بها ٧٠٠٠.
- « ... ووجه بأن المغفرة حيث جاءت في خطاب الكفار مرتبة على الإيمان وحيث جاءت في خطاب المؤمنين مشفوعة بالطاعة والتجنب عن المعاصي ونحو ذلك، فيتناول الخروج عن المظالم "١٥٨.
  - « ﴿ وَالله غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ أي لمن تحبب إليه بطاعته وتقرب إليه باتباع نبيه عَلِي الله ١٠٥٠.
- « وفيه حث لمن فيهم نزلت الآية من المذنبين على التوبة والاستغفار، قيل: وتخويف لمن لم يستغفر ولم
   يتب بحسب المفهوم فإنه يفيد أن من لم يستغفر حرم من رحمته تعالى وابتلي بغضبه» ١٠٠.

#### \* من أقوال الطبرسي

- « لمّا تقدم بيان الأحكِام عَقبَه سبحانه بذكر الوعد والوعيد فقال: ﴿ اعْلَمُوا أَنَ الله شَديدُ الْعقاب ﴾ لمن عصاه: ﴿ وَأَنَّ الله غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ لمن تاب وأناب وأطاع وجمع بين المغفرة والرحمة ليعلم أنه لا يقتصر على وضع العقاب عنه بل ينعم عليه بفضله ١٠٠٠.
- « ﴿ ثُمَّ يَسْتَغْفِرْ الله ﴾ أي يتب إليه ويطلب منه المغفرة ﴿ يَجِدْ الله عَفُوراً رَحِيماً ﴾. ثم بين الله تعالى أن جريمتهم وإن عظمت فإنها غير مانعة من المغفرة وقبول التوبة إذا استغفرواً وتابوا ٣١٠٠.

#### 🗚 من أقوال حقي البروسوي

- « ﴿ غَفُورٌ ﴾ للخاشين وهو تعليل لوجوب الخشية لدلالته على أنه معاقب للمصر على طغيانه غفور للتائب من عصيانه »<sup>۱۱۲</sup>.
- « وفى الحديث القدسى «لو لم تذنبوا لذهبت بكم وخلقت خلقا يذنبون ويستغفرون فأغفر لهم» وفي الحديث النبوي «لو لم تذنبوا لخشيت عليكم أشد من الذنب ألا وهو العجب» ... وليس الحديثان المذكوران واردين على سبيل الحث على الذنب فإن قضية البعثة إصلاح العالم وهو لا يوجد إلا بترك الكفر والشرك والمعاصى ولكن على سبيل الحث على التوبة والاستغفار »<sup>114</sup>.
- « ﴿ اعْلَمُوا أَنَّ اللهِ شَدِيدُ الْعَقَابِ ﴾ وعيد لمن انتهك محارمه وأصر على ذلك ﴿ وَأَنَ الله عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ وعد لمن حافظ على مراعاة حرماته تعالى او انقطع عن الانتهاك بعد تعاطيه "١٦٠.

# عالم الكان المنافذة المنافذة

« ﴿ وَسَارِعُوَا ﴾ أي بادروا وأقبلوا ﴿ إِلَى مُغْفَرَة ﴾ كاننة ﴿ مِّن رَبِّكُمْ وَجَنَة ﴾ إلى ما يستحقان به كالإسلام والتوبة والإخلاص وأداء الواجبات وترك ألمنهيات ... ﴿ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ ﴾ بأن يندموا على ما مضى مع العزم على ترك مثله في المستقبل وأما مجرد الاستغفار باللسان فلا أثر له في إزالة الذنب وإنما هو حظ اللسان من الاستغفار وهو توبة الكذابين »٢٠٠٠.

#### \* من أقوال الشيخ السعدي

- « ولكن لمغفرته ورحمته ونيلهما أسباب، إن لم يأت بها العبد فقد أغلق على نفسه باب الرحمة والمغفرة، أعظمها وأجلها بل لا سبب لها غيره: الإنابة إلى الله تعالى بالتوبة النصوح، والدعاء والتضرع والتأله والتعبد، فهلم إلى هذا السبب الأجل، والطريق الأعظم» ١٠٠.
- « ... وَلْيَعلَمُ أَن الله يمهل و لا يهمل، وأنه إذا أخذ العاصي، أخذه أخذ عزيز مقتدر، فَلْيَتُبْ إليه، وَلْيَرْجغ في جميع أموره إليه، فإنه رؤوف رحيم. فالبدار إلى رحمته الواسعة، وبره العميم، وسلوك الطرق الموصلة إلى فضل الرب الرحيم، ألا وهي تقواه، والعمل بما يحبه ويرضاه ٢٠٨٠.
- « وقوله: ﴿ وَاسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ ﴾ ، أي: اطلب من الله المغفرة لذنبك، بأن تفعل أسباب المغفرة من التوبة
   والدعاء بالمغفرة ، والحسنات الماحية ، وترك الذنوب ، والعفو عن الجرائم »٢٠٠٠ .
- « ﴿إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ ﴾ أي: هو غفور لمن تجرأ على الذنوب والمعاصي، إذا تاب وأناب، ﴿رَّحِيمٌ ﴾ بقبول توبته، وتوفيقه للأعمال الصالحة » ١٠٠٠.
  - « فصل فيما تبين لنا من الفوائد والحكم في قصة داود وسليمان عليهما السلام ...
- ومنها: أن الرجوع إلى الله في جميع الأمور، من أوصاف أنبياء الله، وخواص خلقه، كما أنني الله على داود وسليمان بذلك. فليقتد بهما المقتدون، وليهتد بهداهم السالكون ﴿ أُولَئِكَ الذِينَ هَدَى الله فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدهِ ﴾ ومنها: أن الاستغفار والعبادة، خصوصاً الصلاة، من مكفرات الذنوب، فإن الله رتّب مغفرة ذنب داود، على استغفاره وسجوده »٧٠١.
- « فمن أشبه آدم بالاعتراف وسؤال المغفرة والندم والإقلاع ـ إذا صدرت منه الذنوب ـ اجتباه ربه وهداه.
- ومن أشبه إبليس إذا صدر منه الذنب، لا يزال يزداد من المعاصى فإنه لا يزداد من الله إلا بعداً "٢٠٢.
- « ﴿إِنَّ ٱللهِ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ أي: يغفر الذنب العظيم لمن استغفره، وتاب إليه وأناب، ويوفقه للعمل الصالح بعد ذلك الموجب لثوابه وزوال عقابه ٣٧٣٠.
  - « ﴿ وَإِنَّ الله لَعَفُو عَفُورٌ ﴾ عمن صدر منه بعض المخالفات، فتداركها بالتوبة النصوح » ١٧٠٠.
  - « ﴿إِنَّ اللَّهِ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ يغفر الذنوب العظيمة ولو بلغت ما بلغت، عند التوبة منها » ١٧٠.
- (﴿ وَاتَّقُوا الله إِنَّ الله تَوَّابٌ رَحِيمٌ ﴾، والتواب الذي يأذن بتوبة عبده فيوفقه لها، ثم يتوب عليه بقبول توبته، رحيم بعباده، حيث دعاهم إلى ما ينفعهم، وقبل منهم التوبة، وفي هذه الآية دليل على التحذير الشديد من الغيبة، وأن الغيبة من الكبائر، لأن الله شبهها بأكل لحم الميت، وذلك من الكبائر »٢٠٠.
- « ﴿ غَافِرِ الذُّنْبِ ﴾ للمذنبين ﴿ وَقَابِلِ آلتَّوْبِ ﴾ من التائبين. ﴿ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ﴾ على مَنْ تجرأ على الذنوب ولم يتب منها ٧٧٠.

# عِيالِ ( لحق عَنْ تَعْنَى مَنْ تَعْنِي مَنْ تَعْنِي مَنْ تَعْنِي مِنْ مُعْنِي مُعْنِي مِنْ مُعْنِي مِنْ مُعْنِي مِنْ مُعْنِي مِنْ مُعْنِي مِنْ مُعْنِي مُعْنِ

- « ﴿ اعْلَمُوا أَنَّ اللهُ شَدیدُ الْعقابِ وَأَنَ اللهُ عَفُورٌ رَحیمٌ ﴾ أي: ليكن هذان العلمان موجودين في قلوبكم على وجه الجزم واليقين، تعلمون أنه شديد العقاب العاجل والآجل على مَنْ عصاه، وأنه غفور رحيم لن تاب إليه وأطاعه. فيثمر لكم هذا العلم الخوف من عقابه، والرجاء لمغفرته وثوابه، وتعملون على ما يقتضيه الخوف والرجاء » \*\*\*.
- « ورهبهم من الإقامة على الذنوب، وأمرهم بالتوبة من المعاصي، لينالوا مغفرة ربهم وجوده. ولهذا قال: ﴿ كَتَبَ رَبُكُمْ عَلَى نَفْسه الرّحْمَةُ أَنّهُ مَنْ عَملَ منكمْ سُوءاً بِجَهالَة ثُمّ نَابَ مِنْ بَغده وَأَصْلَح ﴾ أي: فلا بد مع ترك الذنوب والإقلاع والندم عليها، من إصلاح إلعمل، وأداء ما أوجب الله، وإصلاح ما فسد من الأعمال الظاهرة والباطنة. فإذا وجد ذلك كله ﴿ فَأَنّهُ مَغُورٌ رَحِيمٌ ﴾ أي: صب عليهم من مغفرته ورحمته، بحسب ما قاموا به، مما أمرهم به "٢٢.
- « ولما أمر تعالى بهذه الأوامر الحسنة، ووصى بالوصايا المستحسنة وكان لا بد من وقوع تقصير من المؤمن بذلك أمر الله تعالى بالتوبة فقال: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى الله جَميعاً أَيُهَا الْمُؤْمِنُونَ ﴾ لأن المؤمن يدعوه إيمانه إلى التوبة، ثم على على ذلك الفلاح فقال: ﴿ لَعَلَّكُمْ تُفْلَحُونَ ﴾ فلا سبيل إلى الفلاح إلا بالتوبة، وهي الرجوع مما يكرهه الله، ظاهراً وباطناً، إلى ما يحبه ظاهراً وباطناً » ١٨٠.
  - «ولهذا قال: ﴿ وَٱلله غَفُورٌ ﴾، أي: لمن تاب توبة نصوحاً ١٩٨٠.
- « لما ذكر تعالى سؤال الخلق عن معبودهم وعن رسلهم، ذكر الطريق الذي ينجو به العبد من عقاب الله تعالى، وأنه لا نجاة إلا لمن اتصف بالتوبة عن الشرك والمعاصي، وآمن بالله فعبده، وآمن برسله، فصدقهم، وعمل صالحاً، متبعاً فيه للرسل. ﴿فَعَسَى أَن يَكُونَ ﴾ مَنْ جمع هذه الخصال ﴿مِنَ ٱلمُفْلِحِينَ ﴾ الناجعين بالمطلوب، الناجين من المرهوب. فلا سبيل إلى الفلاح بدون هذه الأمور» ٢٨٠.
  - « ﴿إِنَّ الله عَفُورٌ رَّحيمٌ ﴾، أي: غفور لمن تاب إليه وأناب، رحيم به حيث قبل توبته » ١٨٣.
- « ﴿ وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ﴾ الذي يغفر الذنوب جميعها لمن تاب، ويعفو عن السيئات، لمن استغفره وأناب ...
   و في هذا سر لطيف، حيث قرن «الودود» بالغفور، ليدل ذلك على أن أهل الذنوب إذا تابوا إلى الله
   وأنابوا، غفر لهم ذنوبهم وأحبهم »1^1.
- « ثم أمر بالمسابقة إلى مغفرة الله ورضوانه وجنته، وذلك يكون بالسعي بأسباب المغفرة، من التوبة النصوح، والاستغفار النافع، والبعد عن الذنوب ومظانها، والمسابقة إلى رضوان الله بالعمل الصالح، والحرص على ما يرضي الله على الدوام، من الإحسان في عبادة الخالق، والإحسان إلى الخلق بجميع وجوه النفع، ولهذا ذكر الله الأعمال الموجبة لذلك % 100.

فالقول باشتراط التوبة وطلب المغفرة لأجل غفران ذنوب العصاة الذي نقلناه عن أحمد عبد الجواد، وأحمد شعبان أحمد، والشيخ على أحمد الطهطاوي، والدكتور محمد راتب النابلسي، والإمام الطبري، والإمام الطبري، والبروسوي، والشيخ القرطبي، والإمام ابن كثير، وابن عاشور، وأبي السعود، والألوسي، والطبرسي، والبروسوي، والشيخ السعدي ١٩٠٠، قد ذكره أيضاً الدكتور القرضاوي ١٩٠٠، والشنقيطي ١٩٠٠، والرازي ١٩٠١، والسمر قندي ١٩٠٠، والبيضاوي ١٩٠٠، والخازن ١٩٠١، وأبو حيان الأندلسي ١٩٠٦، وابن الجوزي ١٩٠١، ونووي الجاوي ١٩٠٠، والإمام البخاري ١٩٠٠،

# وَسِوَالْوَسِوَالْوَسِوَالْوَسِوَالْوَسِوَالْوَسِوَالْوَسِوَالْوَسِوَالْوَسِوَالْوَسِوَالْوَسِوَالْوَسِوَالْوَ

#### ﴿ العنصر الثالث: ذنوب غفرها الله تعالى وتجاوز عنها

جاء في القرآن الكريم أن الله تعالى قد تجاوز عن بعض الأعمال التي فعلها المسلمون في بداية عهد الرسالة المحمدية، وحكم الله سبحانه وتعالى بالعفو عن بعض الأعمال التي قد يعملها المسلمون في مسيرتهم. قال ابن عاشور: « فالمغفرة تأتي على تقصير العباد المطيعين، فإن طاعة الله الحق التي هي بالقلب والعمل والخواطر لا يبلغ حق الوفاء بها إلا المعصوم ولكن الله تجاوز عن الأمة فيما حدّثت به أنفسها، وفيما همت به ولم تفعله، وفي اللمم، وفي محو الذنوب الماضية بالتوبة "٢٠٠.

#### الأيات القرآنية الكريمة الأتية تبين لنا هذه الحقيقة ،.

- ﴿ لا يُوَاخِذُكُمُ الله إللّغو في أَيْمَانِكُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ وَالله غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾.
   قال الطبري: « والله غفور لعباده في ما لغوا من أيمانهم التي أخبر الله تعالى ذكره أنه لا يواخذهم بها،
   ولو شاء واخذهم بها، ولما واخذهم بها فكفروها في عاجل الدنيا بالتكفير فيه، ولو شاء واخذهم في آجل الآخرة بالعقوبة عليه، فساتر عليهم فيها، وصافح لهم بعفوه عن العقوبة فيها وغير ذلك من
- ﴿ اللَّذِينَ يَجْتَنبُونَ كَبَائِرَ الإثْم وَالْفُواحِشَ إِلاّ الطَّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ الْغَفرَة هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنشَاكُمْ مِنَ اللَّارْضَ وَإِذْ أَنتُمْ أَجِنةٌ فَي بُطُون أُمّهَاتكُمْ فَلا تُرَوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ عَن اتّقَىٰ ﴾.

قال الإمام الطبري: « يَقول تعالى ذكره لنبيه محمد صلى الله عليه وسلّم ﴿ إِنّ رَبّكَ ﴾ يا محمد ﴿ وَاسعُ المُغْمَرة ﴾ و اسع عفوه للمذنبين الذين لم تبلغ ذنوبهم الفواحش وكبائر الإثم. وإنما أعلم جلّ ثناؤه بقوله هَذَا عباده أنه يغفر اللمم بما وصفنا من الذنوب لمن اجتنب كبائر الإثم والفواحش ١٩٠٠.

وقال ابن كثير: « ثم فسر المحسنين بأنهم الذين يجتنبون كبائر الأثم والفواحش، أي لا يتعاطون المحرمات الكبائر وإن وقع منهم بعض الصغائر فإنه يغفر لهم ويستر عليهم كما قال في الآية الأخرى ﴿إِنْ تَجْتَبُوا كَبَائرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكُفّرُ عَنْكُمْ سَيِّنَاتَكُمْ وَنُدْخِلْكُمْ مُدْخَلاً كَرِيماً ﴾ وقال ههنا: ﴿الذِينَ يَجْتَبُونَ كَبَائِرَ الإِثْمِ وَالْفُواحِشَ إِلاَّ اللَّمْمَ ﴾ وهذا استثناء منقطع، لأن اللمم من صغائر الذنوب ومحقرات الأعمال» " .

- ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُواْ مِن بَعْد مَا فَتَنُواْ ثُمَّ جَاهَدُواْ وَصَبَرُواْ إِنَّ رَبّكَ مِن بَعْدهَا لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾.
   قال الإمام الطبري: « إن ربك من بعد فعلتهم هذه لهم لغفور ، يقول: لذو ستر على ما كان منهم من إعطاء المشركين ما أرادوا منهم من كلمة الكفر بالسنتهم، وهم لغيرها مضمرون وللإيمان معتقدون، رحيم بهم أن يعاقبهم عليها مع إنابتهم إلى الله وتوبتهم » ' ' '.
- ﴿ وَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلاً أَن يَنكَعَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُوْمِنَاتِ فَمِن مّا مَلَكَتْ أَعَانُكُم مِن فَتَيَاتكُمُ الْمُوْمِنَاتِ وَاللهِ أَعْلَمُ بِإِعَانَكُمْ بِعَضُكُم مِن بَعْضَ فَانكَحُوهُنَّ بِإِذْنَ أَهْلَهِنَ وَاتّو هُنَ أُجُورَهُنَ بِالْغَرُوفِ مُحْصَنَاتَ غَيْرَ مُسَافِحَاتَ وَلاَ مُتَحَذَاتِ أُخْدَان فَإِذَا أُخْصِلَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِهَا حِشَة فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى اللَّحْصَنَاتُ مِنَ الْعَذَابِ ذَلكَ لَمْ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى اللَّحْصَنَاتُ مِنَ الْعَذَابِ ذَلكَ لَمْ خَشِي الْعَنَتَ مُنْكُمْ وَأَن تَصْبَرُواْ خَيْرٌ لَكُمْ وَاللهِ غَفْدٌ رَحِيمٌ ﴾.

قال الإمام الرازي: أو ثم إنه تعالى ختم الآية بقوله: ﴿ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ وهذا كالمؤكد لما ذكره من أن الأولى

عِظَالِمُ الحَى مِنْ الْأَرْسِينَ الْرَاسِينَ الْأَرْسِينَ الْأَلْسِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْعِيلِينِ الْمُعْلِقِينَ الْعِيمِينَ الْمُعْلِقِينَ الْعِلْمِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمِعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمِعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْعِلْمِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِيلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمِيقِينَ الْمُعْلِقِيلِيْلِيلِيْلِيْلِيْلِيلِلْمِلْمِيلِيْلِيْلِيْ

ترك هذا النكاح، يعني أنه وإن حصل ما يقتضي المنع من هذا الكلام إلا أنه تعالى أباحه لكم لاحتياجكم إليه، فكان ذلك من باب المغفرة والرحمة والله أعلم » ٢٠٪.

﴿ إِنَّمَا حَرَمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالْدَمَ وَلَحْمَ الْخَنزِيرِ وَمَآ أُهِلَ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَ غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾.

قال ابن عطية : « وقوله: ﴿ فَإِنَّ اللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ ، يقتضي منه الإباحة للمضطر، وخرجت الإباحة في هذه الألفاظ تحرجاً وتضييقاً في أمرها، ليدل الكلام على عظم الحظر في هذه المحرمات، فغاية هذا المرخص له غفران الله له، وحطه عنه ما كان يلحقه من الإثم لولا ضرورته "٢٠٠٪.

فهذه الآيات فيها تفسير لقوله تعالى: ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمِنْ يَشَاءُ ﴾، فقد شاء الله تعالى أن يغفر للذين أشارت إليهم هذه الآيات الكريمة.

فهؤلاء القوم شاء الله أن يغفر لهم، ونحن لا نجد من بين المغفور لهم هنا مصر على كبائر الذنوب حتى الممات.

وقد أشار ابن عاشور إلى معنى آخر يرشد إليه قوله تعالى: ﴿ وَيَغْفُرُ مَا دُونَ ذَلكَ لَمْنَ يَشَاءُ ﴾، حيث قال: « يجوز أن تكون هذه الجملة متعلقة بما قبلها من تهديد اليهود بعقاب في الدنيا، فالكلام مسوق لترغيب اليهود في الإسلام، وإعلامهم بأنّهم بحيث يتجاوز الله عنهم عند حصول إيمانهم، ولو كان عذاب الطمس نازلاً عليهم، فالمراد بالغفران التجاوز في الدنيا عن المؤاخذة لهم بعظم كفرهم وذنوبهم، أي يرفع العذاب عنهم... أو يكون المراد بالغفران التسامح، فإنّ الإسلام قبِل من أهل الكتابين الدخول تحت ذمّة الإسلام دون الدخول في دين الإسلام » ٢٠٠٠.

# ئىرى ئەڭ ئەرىپى ئەڭ ئۇرىدى ئەڭ ئۇر

# خاتمة الفصل الأول

#### ﴿ هذا الفصل يُلخص في النقاط الآتية ، -

- من أسس علم التفسير تطبيق علوم الأمة الإسلامية عند دراسة آيات الله تعالى، فجميع الروايات الواردة عن الرسول على منهاج الأمة، فما أثبته المنهج أخذ به، وما رده المنهج لا يصح ذكره في تفسير كتاب الله تعالى.
- حينما يطبق المنهج على رواية (شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي )، وما جاء في معناها من روايات،
   سيدرك المرء أن تلك الروايات لا وزن لها في ميدان المعرفة الواسع.
- ، كون أصحاب الكبائر قد لا يدخلون النار فكرة لا أساس لها، والروايات التي جاءت بذكر العفو عنهم في عرصات القيامة لا وزن لها في منهج البحث.
- رواية (شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي) ركن إليها أهل الفساد من هذه الأمة واستمرأوا بسببها الإصرار على كبائر الذنوب. ومن أهل الفساد من استرسل في الإكثار من الذنوب لأجل أن تبدل حسب تصوراتهم المنحرفة- بحسنات كثيرة.
- لقد بينت لنا آيات كثيرة من كتاب الله تعالى، وروايات صحيحة أن الإنسان محاسب على أعماله ولن
   يجد أهل الذنوب الكبيرة إذا ماتوا مصرين عليها من يدافع عنهم يوم القيامة.
- لقد اعتمد القائلون بالشفاعة لأهل الذنوب الكبيرة على (مفهوم المخالفة) في إثبات معتقدهم، ومن المعلوم عند جمهور الأمة أن (مفهوم المخالفة) دلالته ضعيفة؛ فلا يؤسس عليه معتقد أو فقه.
- أما فكرة (اخلاف الله وعيده) فلا أساس لها، وقد ردها كثير من العلماء ممن يقول بـ(الشفاعة لأهل الكبائر).
- فكرة احتمال مغفرة ذنوب العصاة من غير توبة ليس لها دليل في مصادر العقيدة عند المسلمين، وكل الأدلة الواردة في كتاب الله تعالى وسنة رسوله الكريم عليه الإنسان المسلك الصالح الذي يسير عليه الإنسان مع التوبة من الذنوب وبين المغفرة التي يسعى الإنسان لتحصيلها يوم القيامة.
- « وعقيدة إنفاذ الوعد والوعيد لها أثر فعال في تحسين السلوك، فإذا شعر الإنسان بأن ثم وعداً ووعيداً،
  وأنه لا بد من أن يحاسب على أعماله فيجازى بها يوم القيامة، إذا شعر بذلك من أعماق نفسه كان
  هذا الشعور باعثاً له على فعل الخير واجتناب الشر، فإن الإيمان بثواب الله المصحوب بالرجاء والإيمان
  بعقاب الله المصحوب بالخوف يزجران الإنسان عن الشر ويدفعانه إلى الخير » ".
  - علماء الأمة الإسلامية يدعون إلى الأخذ بأسباب المغفرة وعدم الاسترسال في اقتراف الذنوب.
- الله تعالى فتح أبواب التوبة وأوجب على العصاة طلب المغفرة، والذين شاء الله لهم المغفرة هم من استجاب لهذا التكرم والتفضل وقرع أبواب التوبة النصوح بنفس مخلصة صادقة.
- الفصل الأول من هذا البحث فيه بيان أن العدالة الإلهية تدعو جميع المكلفين من البشر إلى الفرار إلى الله من شر الذنوب؛ فمن استوجب النار والعياذ بالله داخلها لا محالة.
- الفصل الثاني فيه بيان لحال الروايات والأقوال التي استند عليها القائلون بـ (فكرة الخروج من النار).
  - الفصل الثالث من هذا البحث فيه ذكر أدلة القائلين بخلود أهل الكبائر في النار.

# الفصل الثاني

قاءات منهجية في أدلةالقائلين بخروج عصاةالمسلمين من نارجهنم

# مِينَ كَالْوَيْنِ فَكَالْوْرِيْنِ فَكَالْوْرِيْنِ فَكَالْوْرِينِ فَكَالْوْرِيْنِ فَكَالْوْرِيْنِ فَكَالْوْرِيْنِ فَكَالْوْرِيْنِ فَكَالْوْرِيْنِ فَكَالْوْرِيْنِ فَكَالْوْرِيْنِ فَكَالْوْرِيْنِ فَكَالْمُوالِيْنِيْنِ مِعَالَمِ (الْحِيْقِ

#### پ تمهید:

فغي الفصل الأول عرفنا أن أصحاب الذنوب الذين أتوا يوم القيامة بذنوب كبيرة من غير توبة نصوح فإنهم لن يجدوا لهم شفيعاً، والروايات التي وعدتهم بالشفاعة وبالتجاوز عن ذنوبهم روايات لا قيمة لها في ميزان الأمة العادل. وعرفنا كذلك أن كل من استوجب النار لا محالة داخلها حسب الحكم الإلهي العادل الذي لا يحابي أحداً من البشر.

وفي هذا الفصل نعرض الروايات والأقوال التي وعدت العصاة بالخروج من النار بعد دخولهم فيها، والتي ذكرت عند تفسير قوله تعالى: -

- ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ﴾. (الإسراء ٧١)
- ﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْماً مَقْضِيّاً \* ثُمّ نُنجِي الَّذِينَ اتّقَوْا وَنَذَرُ الظّالِمِنَ فِيهَا جِئِيّاً
   ﴿ (سُورة مريم ١٧-٢٧)
  - ﴿ رُبَّا يَوَدُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ كَانُواْ مُسْلِمِينَ ﴾ . ( الحجر ٢ )
- ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُواْ فَفِي النّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ \* خَالدينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ إلا مَا شَاء رَبُكَ إنّ رَبّكَ فَعَالٌ لَمَا يُريدُ \* وَأَمَّا الَّذِينَ سُعدُواْ فَفَي الْجَنّة خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ إلا مَا شَاء رَبُكَ عَطّاء غَيْرَ جُمْدُود ﴿ ﴿ . ( هودَ ١٠٠ ١٠٠)
- ﴿ ثُمَّ أَوْرَثَنَا الْكَتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عُبَادِنَا فَمنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِه وَمنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمنْهُمْ سَابِقَ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذِن اللهِ ذَلِكَ هُوَ الْفُضَل الْكَبِيرُ \* جَنَاتُ عَدْنَ يَدْخُلُونَهَا يُحَلُّونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبَ وَلُوْلُوا بِإِذْن اللهِ وَقَالُوا الْحَمْدُ اللهِ اللّذي أَذْهَبَ عَنّا الْخَرَنَ إِنّ رَبّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ \* الّذِي أُحلنًا دَارَ اللّقَامَة مِن فَضْله لَا يَمْسُنا فِيهَا نَصِبٌ وَلا يَمَسنا فِيهَا لُغُوبٌ \* (فاطر " ")
  - ﴿ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلَّماً ﴾. (طه ١١١)
  - ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبَسُوا اِيمَانَهُمْ بِظُلْم أُولَئكَ لَهُمُ الأَمْنُ وهم مُهْتَدُونَ ﴾ ( الأنعام ١٠٠)
  - ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقُمَانُ لابنه وَهُو يَعظُهُ يَا بُنِّي لاَ تَشْرِكْ بِاللَّهِ إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ، ( لقمان ١٠)
    - ﴿ وَلَسُوْفَ يُعْطِيكَ رَبُكَ فَتَرْضَىٰ ﴾. (الضحى ")
    - ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ ﴾. (المؤمنون ١٠٠)
    - ﴿ انظُرْ كَيْفَ كَذَّبُواْ عَلَى أَنفُسهُمْ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾. (الأنعام ٢٠)
    - · ﴿ رَبُّنَا إِنَّكَ مَن تُدْخل النَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتُهُ وَمَا للظَّالمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾. (آل عمران ١٩٠)
- ﴿ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُّنَا اصْرِفْ عَنَا عَذَابَ جَهَنَّم ۚ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا \* إِنَّهَا سَاءتْ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا
   ﴿ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُّنَا اصْرِفْ عَنَا عَذَابَ جَهَنَّم ۚ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا \* إِنَّهَا سَاءتْ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا
  - ﴿ ثُمَّ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَى ﴾. (الأعلى ١٢)
  - ﴿ إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتْ مِرْصَاداً \* لِلْطَّاعِينَ مَآباً ﴾. (النبأ ١٠-٢١)
  - ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَخْرُجُواْ مِنَ النَّارِ وَمَا هُم بِخَارِ جِينَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾ ( المائدة ٢٧)
     وجاء هذا الفصل في ثمانية أقسام وخاتمة.

# القسم الأول

# قراءة في تفسيرقوله تعالى:

# ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَا فِلَةً لَّكَ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مِّمُّودًا ﴾ (الإسراء ٢٩)

قال الإمام الطبري عند تفسيره لهذه الآية الكريمة: « اختلف أهل التأويل في معني ذلك المقام المحمود، فقال أكثر أهل العلم: ذلك هو المقام الذي هو يقومه صلى الله عليه وسلم يوم القيامة للشفاعة للناس ليريحهم ربهم من عظيم ما هم فيه من شدّة ذلك اليوم» ٢٠٠ .

وهذا التفسير قاله الإمام القرطبي أيضاً : « اختلف في المقام المحمود على أربعة أقوال:-

الأوّل: وهو أصحها الشفاعة للناس يوم القيامة ... ٧٠٠٠.

وقال في موضع آخر: « الرابعة: إذا ثبت أن المقام المحمود هو أمر الشفاعة الذي يتدافعه الأنبياء عليهم السلام، حتى ينتهي الأمر إلى نبينا محمد صلى الله عليه وسلم فيشفع هذه الشفاعة لأهل الموقف ليعجّل حسابهم ويراحوا من هول موقفهم، وهي الخاصة به صلى الله عليه وسلم؛ ولأجل ذلك قال: «أنا سيد ولد آدم ولا فخر» ٣٠٠.

وجاء نفس هذا التفسير عند الشوكاني ٧٠٠، والألوسي ٧١٠ وعند غيرهم من المفسرين.

هذا القول الذي نسبه الإمام الطبري إلى أكثر أهل العلم قول صحيح مؤيد بالروايات الصحيحة عن الرسول ﷺ وعن الصحابة والتابعين.

ومن العلماء من جعل المقام المحمود على إطلاقه بحيث يشمل كل كرامة اختص بها رسول الله عَيْكَ. ، فقد قال الحافظ ابن حجر: « قوله: (مَقَامًا تَحْمُودًا) أي يحمد القائم فيه، وهو مطلق في كل ما يجلب الحمد من أنواع الكرامات»٧٠١.

# \* روايات تثبت معنى ( المقام المحمود ) بالشفاعة الأهل الموقف عامة، وفتح أبواب الجنة الأهل الجنة خاصة.

أخرج الإمام البخاري وغيره رواية منسوبة إلى الصحابي ابن عمر تشخيما فيها تفسير ( المقام المحمود )
 بالشفاعة لأجل القضاء بين الخلق ولأجل استفتاح أبواب الجنة لأهلها.

قال الإمام البخاري: » حدِّننا إسماعيلُ بن أبانَ حدِّننا أبو الأخوَص عن آدمَ بن عليّ قال: سمعتُ ابن عمرَ رضيّ الله عنهما يقول: «إنّ الناسّ يَصيرونَ يومَ القيامة جُناً، كل أمة تَبَعُ نبيّها. يقولون: يا فلانُ اشفَعْ، حتى تنتهي الشفاعة إلى النبيّ صلى الله عليه وسلّم، فذلك يومَ يَعِثُهُ الله المقامَ المحمود»».

أخرج هذه الرواية البخاري٢١٢، والنسائي٢١٢.

• وقال الإمام البخاري أيضاً: «وقال «إنّ الشمسَ تدنو يومَ القيامة حتى يَبلُغَ العَرَقُ نصفَ الأُذُن. فبينا هم كذلكَ استغاثوا بآدَمَ، ثمّ بموسى، ثمّ بمحمدِ صلى الله عليه وسلّم». وزاد عبدُ الله: حدُّنني الليثُ

## كورون والمراق والمورون والمراق والمراق

حدَّنَني ابنُ أبي جعفر «فيَشفَعُ ليُقْضى بينَ الخلقِ، فيمشي حتّى ياخُذَ بحَلَقة البابِ. فَيومَنذ يَبعثهُ اللَّهَ مَقاماً محموداً يَحمدُهُ أهلُ الجَمعِ كُلُهم». وقال مُعَلَى حدَّنْبا وُهيبٌ عنِ النعمان بنِ راشد عنَّ عبد الله بن مسلم أخي الزُّهريِّ عن حمزةً سمعَ ابن عمرَ رضيَ الله عنهما عنِ النبيِّ صَلَى الله عُليه وسلَّمَ فيَ المُسألة ».

أخرج هذه الرواية الإمام البخاري، ١٧٠، والإمام الطبري، ٧١٠.

- وجاء نحو رواية ابن عمر رواية أخرى عند الإمام البخاري ٧١١ مرفوعة إلى مقام النبوة من طريق أبي هريرة والله الله المنافقة .
- وجاء عند ابن أبي شيبة ٢١٧، والطبراني ٢١٨ رواية منسوبة إلى الصحابي سلمان الفارسي فيها تفسير ( المقام المحمود) بشفاعة الرسول بيك في موقف الحشر وليس فيها ذكر للعصاة والخروج من النار.
- وجاء عند الطبري رواية ٢١٠ صحيحة السند منسوبة إلى الحسن البصري وفيها تفسير ( المقام المحمود )
   بـ «مقام الشفاعة يوم القيامة» ، ولم يذكر في تلك الرواية الخروج من نار جهنم.

فهذه الروايات الصحيحة التي جاءت من طريق ابن عمر، وأبي هريرة، وسلمان الفارسي، والحسن البصري سُخُ م صريحة بأن المقام المحمود الذي سيهبه الله عز وجل لرسوله محمد يُؤلِيَّه هو ذلك الموقف الذي ستنجلي به عن المؤمنين شدة يوم القيامة، وذلك الموقف الذي به ستفتح أبواب الجنان لوفود الرحمن، وذلك الموقف الذي سيبدأ به عرض الحساب على الخلائق كافة.

- قال الإمام ابن كثير: « ويستشهد لهذا القول، بما أخرجاه في الصحيحين عن جابر بن عبد الله الله الله الله الله على قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أعطيت خمساً لم يعطهن أحد من الأنبياء قبلي: نصرت بالرعب مسيرة شهر، وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً، وأحلت لي الغنائم ولم تحل لأحد قبلي، وأعطيت الشفاعة، وكان النبي يبعث إلى قومه، وبعثت إلى الناس عامة»» ٧٠٠.
- وقال ابن عطية: « وأما شفاعة محمد في تعجيل الحساب فخاصة له، وهي الخامسة التي في قوله: (
   وأعطيت الشفاعة ) وهي عامة للناس، والقصد منها إراحة المؤمنين ... "۲۷".
- وقال الشيخ السعدي: « وأما الجنة، فإنها الدار العالية الغالية التي لا يوصل إليها ولا ينالها كل أحد، إلا مَنْ أتى بالوسائل الموصلة إليها، ومع ذلك، فيحتاجون لدخولها لشفاعة عند أكرم الشفعاء عليه، فلم تفتح لهم بمجرد ما وصلوا إليها. بل يستشفعون إلى الله بمحمد صلى الله عليه وسلم حتى يشفع، فيشفعه الله تعالى ٢١٧.
- وقال الدكتور عمر الأشقر: « والفصل التاسع حديث عن الشفاعة العظمى والمقام المحمود الذي ينفرد به الرسول عَيَّاتَة من بين البشر، حيث يشفع عند ربه ليخلص العباد مما هم فيه من أهوال المحشر، فيفصل الله بين العباد، ثم يساق أهل الجنة إلى الجنة وأهل النار إلى النار "٧٦٧.
- وقال الإمام القرطبي: « الخامسة: قال القاضي عياض: وعرف بالنقل المستفيض سوّال السلف الصالح لشفاعة النبيّ صلى الله عليه وسلّم ورغبتهم فيها، وعلى هذا لا يلتفت لقول من قال: إنه يكره أن تسأل الله أن يرزقك شفاعة النبيّ صلى الله عليه وسلّم؛ لأنها لا تكون إلا للمذنبين، فإنها قد تكون كما قدّمنا لتخفيف الحساب وزيادة الدرجات. ثم كل عاقل معترف بالتقصير محتاج إلى العفو غير معتد بعمله مشفق أن يكون من الهالكين، ويلزم هذا القائل ألا يدعو بالمغفرة والرحمة؛ لأنها لأصحاب الذنوب أيضاً، وهذا كله خلاف ما عرف من دعاء السلف والخلف. روى البخاري عن جابر بن عبد الله أن

رسول الله صلى الله عليه وسلّم قال: «من قال حين يسمع النداء اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة آت محمداً صلى الله عليه وسلّم الوسيلة والفضيلة وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدتَه حلّت له شفاعتي يوم القيامة» ٢٠٠٠.

فهذه الأقوال التي نقلناها تصحح الفكرة التي ذكرها الدكتور يوسف القرضاوي الذي قال: « ولا يقال: إن الذين ارتضاهم الله إنما هم الصالحون من عباده من المطيعين والتائبين، وليسوا العصاة والمذبين، لأنا نقول: هؤلاء الصالحون لا يحتاجون إلى شفاعة، إنما الذي يحتاج إلى الشفاعة هو المقصر، ممن ضيع بعض الواجبات، أو ارتكب بعض المحرمات، وهو ممن ارتضاه الله في الجملة بسبب إيمانه، وانضمامه إلى الأمة المصطفاه "٢٠٠.

فهذه الفكرة التي قالها الدكتور القرضاوي تنسفها الروايات الصحيحة، وليس لها أي دليل يقرها سوى روايات ضعيفة لا وزن لها ولا قيمة عند التحقيق العلمي.

#### \* روايات تفسر (المقام المحمود ) بالشفاعة لعصاة المسلمين وإخراجهم من النار.

وأما تفسير ( المقام المحمود ) بإخراج عصاة المسلمين من نار جهنم فقد تكفلت بذكره الروايات الضعيفة التي لا وزن لها في ميادين المنهج الإسلامي المنصور .

جاء عند الإمام الطبري<sup>۲۲۱</sup> رواية ضعيفة منسوبة إلى عبد الله بن مسعود النظف وفيها ذكر مرور الناس على الصراط إلى أرض الشفاعة، وفيها تقدم الرسل على الرسول عليه وعليهم أفضل الصلاة والسلام في الشفاعة حيث يكون هو عليه آخرهم، وهذا يخالف تسلسل الأحداث التي ذكرتها الروايات الصحيحة.

وأخرج هذه الرواية النسائي٧٢٧، وابن أبي شيبة٢٧، والطيالسي٧٢١، والطبراني٣٠٠.

هذه الرواية ضعيفة لورودها من قبل أبي الزعراء الراوي عن الصحابي عبد الله بن مسعود سُخِ<sup>فْ</sup>.

قال الذهبي ٢٣٠: « عبد الله بن هانئ، أبو الزعراء صاحب ابن مسعود. قال البخاري : لا يتابع على حديثه. سمع منه سلمة بن كهيل حديثه عن ابن مسعود في الشفاعة: ثم يقوم نبيكم ﷺ رابعا. والمعروف أنه عليه الصلاة والسلام أول شافع. قاله البخاري ».

- وذكر السمرقندي رواية ٢٣٠ منسوبة إلى أبي سعيد الخدري من طريق عطية العوفي الضعيف ٢٣٠ وفيها
   تفسير ( المقام المحمود ) بإخراج أقوام من نار جهنم.
- وجاء عند الإمام مسلم رواية منسوبة إلى الصحابي جابر بن عبد الله سين وفيها حوار بينه وبين يزيد الفقي .

قال الإمام مسلم ٢٣٠:-

« وحدَّثْنَا حَجَاجُ بْنُ الشَّاعِرِ . حَدَّثْنَا الْفُصْلُ بْنُ دُكَيْنِ . حَدَثْنَا أَبُو عَاصِم يَعْنِي مُحَمَّد بْنَ أَبِي أَيُوبَ قَالَ: حَدَّثَنِي يَزِيْدُ الْفَقِيرُ قَالَ: كُنْتُ قَدْ شَغْفَنِي رَأِيٌ مِنْ رَأْيُ الْحُوَارِجِ. فَخَرَجْنَا فِي عَصَابَةَ ذَوِي عَدَد نُريدُ أَنْ نَحْجَ. ثُمِّ نَحْرُجَ عَلَى النّاسِ. قَالَ: فَمَرَرُنَا عَلَى الْمُدِينَة فَإِذَا جَابِرُ بْنُ عَبْد الله يُحَدِّثُ الْقُومُ. جَالسِّ إِلَى سَارِيَة. عَنْ رَسُولِ الله . قَالَ: فَإِذَا هُوَ قَدْ ذَكَرَ الْجَهِنَمِينِ. قَالَ فَقُلْتُ لُهُ: يَا صَاحَبَ رَسُولِ الله مَا هَذَا الّذِي تَحَدُّونَّ؟ وَالله يَقُولُ: ﴿إِنَّكَ مَنْ تَدْخِلِ النّارَ فَقَدْ أَخْرَيْنَهُ ﴾ (آل عمران الآية: ٢٠١) و ﴿كَلَمَا أَزَادُوا أَنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا أُعِدُوا فِيهَا﴾ (السجدة الآية: ٢٠) فَمَا هذَا الذِي تَقُولُونَ؟ قَالَ: فَقَالَ: أَتَقُرُأُ الْفُرْآنَ؟ قُلْتُ سَمعْتَ بَمَقَامٍ مُحَمَّد عَلَيْهِ السّلاَمُ (يَغني الَّذي يَبْعَثُهُ الله فيه)؟ قُلْتُ: نَعَمْ. قَالَ: فَإِنَّهُ مَقَامُ مُحَمَّد الْمُحْمُودُ الَّذي يُخْرُجُ الله يه مَنْ يُخْرِجُ. قَالَ: ثُمَّ يَعْتَ وَضْعَ الصَراطَ وَمَرَ النّاسِ عَلَيْه. قَالَ: وَأَخَافُ أَنْ لاَ أَكُونَ أَخْفَظُ ذَاكَ. قَالَ: غَيْرُ أَنَّهُ قَدْ زَعَمَ أَنَ قَوْماً يَخْرُجُونَ مِنَ النّارِ بَعْدَ أَنْ يَكُونُوا فِيهَا. قَالَ: يَغْنِي فَيْخُرُجُونَ كَانَهُمْ عِيدَانُ السّمَاسِم. قَالَ: فَيَدْخُلُونَ نَهْراً مِنْ أَنْهَارٍ الْجَنَّة فَيْغَسُلُونَ فِيه. فَيَخْرُجُونَ كَانَهُمْ الْقَرَاطِيسُ. فَرَجَعْنَا قُلْنَا: وَيُحْكُمُ أَنْرُونَ الشَّيْخَ يَكُذِبُ عَلَى رَسُولِ اللهِ ؟ فَرَجَعْنًا. فَلاّ وَاللهْ مَا خَرَجَ مِنَا غَيْرُ رَجُلٍ وَاحِدً أَوْ كَمَا قَالَ الْهِالِهُ اللهِ الْعَلَى اللهِ الْعَلَى اللهِ عَلَى اللهِ ؟ فَرَجَعْنًا. فَلاّ وَاللهْ مَا خَرَجَ مِنَا غَيْرُ رَجُلٍ وَاحِدًا أَوْ كَمَا قَالَ الْهِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَا وَيُعْمَلُونَ اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ إِلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَالَ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْهَالِمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّ

#### نعرض الملاحظات الأتية حول هذه الرواية: -

١- هذه الرواية تذكر أن ( المقام المحمود ) هو إخراج الناس من جهنم وهذا تفسير تخالفه الروايات الأخرى الصحيحة التي فسرت ( المقام المحمود) بالشفاعة العظمى يوم المحشر، كما هو مذكور في بداية هذا القسم.

ومن القواعد التي ينبغي لنا تطبيقها و نحن ندرس عقائدنا هي التي ذكرها الإمام القرطبي، حيث قال: و (والبناء على سندين يوافقان الإجماع أولى من الأخذ بواحد يخالفه الإجماع والأمة، وما يبنى على رواية واحد إذا حاذاه رواية جماعة تخالفه، أخذ برواية الجماعة، وأبطل نقل الواحد؛ لما يجوز عليه من النسيان والإغفال. ولو صح الحديث عن أبي الدرداء وكان إسناده مقبولاً معروفاً، ثم كان أبو بكر وعمر وعثمان وعلي وسائر الصحابة سن مخالفونه، لكان الحكم العمل بما روته الجماعة، ورفض ما يحكيه الواحد المنفرد، الذي يسرع إليه من النسيان ما لا يسرع إلى الجماعة، وجميع أهل الملة "٧٣٥«. والذي قال: « وقول الواحد من الصحابة ليس بحجة إذا خولف فيه ولم يجمع معه عليه "٧٣٧.

ونحن إذا حَكَمْنا هذه القاعدة المنهجية التي ذكرها الإمام القرطبي عند دراستنا لرواية يزيد الفقير عن جابر بن عبد الله، فإننا نجد رواية يزيد تخالف الرواية التي جاءت من طريق ابن عمر وأبي هريرة وسلمان الفارسي سِشْنِهُم في تفسير ( المقام المحمود ). وقد اعتمد جمهور العلماء على المعنى الذي أشارت إليه رواية ابن عمر وأبي هريرة وسلمان الفارسي كما صرح بذلك المفسرون. لهذا لا ينبغي لنا اعتماد رواية يزيد عن جابر بن عبد الله في تفسير هذه الآية الكريمة.

٢ – هذه الرواية تحمل التناقضات الفكرية. فقد جاء فيها ما نصه: «حَدَّثَنِي يَزِيْدُ الْفَقيرُ قَالَ: كُنْتُ قَدْ شَغْفَنِي رَأْيٌ مِنْ رَأْيِ الْخَوَارِجِ. فَخَرَجْنَا في عصابة ذوي عَدَد نُرِيدُ أَنْ نَحْجَ. ثُمَّ نَحْرُجَ عَلَى النّاسِ ». فالخروج على الناس قتلاً وقطعاً للطرق يعتبر في ميزان الإسلام جريمة توعد الله فاعلها بالخلود في نار جهنم٣٧٠، وهذا هو حكم رب السماوات والأرض ولم يستشر سبحانه في حكمه هذا البشر.

ونية الراوي ورغبته في الخروج على الناس بعد أداء مناسك الحج، يزيدها تأجيجاً ما جاء في نفس الرواية: « أَنَّ قُوْماً يَخْرُجُونَ مِنَ النَّارِ بَعْدَ أَنْ يَكُونُوا فِيهَا ».

فعقيدة خلود العصاة في النار – التي جاء بها القرآن الكريم والصحيح من أحاديث الرسول عَلَيْكُ – حينما تتغلغل في أعماق النفس تردع كل من تسول له نفسه الإفساد في البلاد والعباد ، ولكن فكرة الخروج من النار والشفاعة لأهل الكبائر تجعل السابحين في دماء الناس والسارحين في أعراضهم والراتعين في أموالهم لا يرعوون عن فسادهم؛ لم لا يكون ذلك وهناك وعد لهم بالشفاعة ووعد بإخراجهم من النار إذا جاءوا بنية الخوارج وأعمالهم؟!!!.

فليس هناك من وفاق بين عقيدة الخلود والسعى في الأرض فساداً، وليس هناك من وئام بين الشفاعة

لأهل الكبائر وبين الاستقامة على منهج الله في كل مناشط الحياة.

فقد خلطت هذه الرواية بين عقيدة الخلود وبين الرغبة في الفساد في الأرض وهذا أمر لا يتم أبداً. وخلطت بين ( فكرة الخروج من النار ) وبين إنكار الفساد في الأرض وهذا أمر لا يتم.

٣- وفكرة الخوارج - التي رسخت في عقول كثير من الكتاب - هي النيل من دماء المسلمين وأموالهم وأعراضهم، وهذا مبدأ حاربه الإسلام، وقد بين الشرع الحنيف جزاء من انتهك الحرمات التي صانها الإسلام. فالسعيد من تجنب هذا الفكر وقاومه ووقف أمام المفسدين عبر التاريخ.

وأما عقيدة خلود أصحاب الكبائر من هذه الأمة في النار فهي عقيدة قرآنية وجاءت بها روايات صحيحة عن الرسول عُرِيِّتُهُ، فالسعيد من تمسك بالقرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة على صاحبها أفضل الصلاة والسلام.

٤- والربط بين (عقيدة خلود عصاة المسلمين في النار) وبين فكرة الخوارج هو خطأ منهجي في فهم تعاليم المبادئ وأثرها في حياة الناس، لأن هذه العقيدة القرآنية إذا تمكنت من كيان البشر فإنها تقودهم إلى تطبيق تعاليم الإسلام وتردهم عن اقتراف الفواحش، وتدعوهم إلى طلب التوبة والمغفرة من الله تعالى إذا ما اقترف أحدهم كبيرة من كبائر الذنوب.

٥- والربط بين (عقيدة خلود عصاة المسلمين في النار) وبين فكرة الخوارج يكذبه البعد التاريخي الحضاري الصحيح لهذه العقيدة^٢٧، ولقد سجل التاريخ على جبينه أحداثا مضيئة نحتنها عقيدة الخوف من عذاب الله تعالى الخالد في نار جهنم، فكان أصحاب هذه العقيدة القرآنية على هدى وبصيرة واستقامة في كل أطوار حياتهم.

فمن تعاليم (عقيدة الخلود في النار) عدم الخروج إلى النواحي والبلدان بعسكر لا يضبطونه ولا يصدونه عن الظلم والفساد ٢٠٠١، ومن تعاليم أئمة أصحاب هذه العقيدة أن لا يؤخذ مال من جيش مسلم شارك فيه محارب مشرك فقد جاء في كتاب ( السير والجوابات ) : « وسألت أبا المؤثر عن جبار من أهل القبلة خرج باغياً على المسلمين وسار معه قوم من المشركين، فقال: إن المشركين الذين ساروا مع الجبار لهم من الحرمة كحرمة البغاة من أهل القبلة ، إذا كان إمامهم من أهل القبلة كان المشركون معه بمنزلة أهل القبلة لا تغنم أمو الهم ولا تسبى ذراريهم » ٢٠٠٠.

٦-ومن شأن فكرة الشفاعة لأهل الكبائر والخروج من النار عدم غرس الخوف من وعيد الله تعالى.
 فبقدر هيمنة هذه الفكرة على الكيان البشري يكون الطغيان والظلم والإفساد في البلاد وبين العباد.

والشواهد التاريخية كثيرة نذكر منها ما قاله الإمام القرطبي في (كتاب التذكرة) ٢٠١٠: «قال علماؤنا رحمة الله عليهم: هذا الحديث يدل على أن أبا هريرة كان عنده من علم الفتن العلم الكثير، والتعيين على من يحدث عنه الشر الغزير. ألا تراه يقول: لو شئت قلت لكم هم بنو فلان وبنو فلان، لكنه سكت عن تعيينهم مخافة ما يطرأ من ذلك من المفاسد، وكأنهم والله أعلم يزيد بن معاوية، وعبيد الله بن زياد، ومن تنزل منزلتهم من أحداث ملوك بني أمية، فقد صدر عنهم من قتل أهل بيت رسول الله عن الحجاح، وسبيهم، وقتل خيار المهاجرين والأنصار بالمدينة وبمكة وغيرها، وغير خاف ما صدر عن الحجاح، وسليمان بن عبد الملك، وولده من سفك الدماء، وإئلاف الأموال، وإهلاك الناس بالحجاز والعراق وغير ذلك، وبالجملة فبنو أمية قابلوا وصية النبي عن الهربية وأمته بالمخالفة والعقوق، فسفكوا وماءهم وسبوا نساءهم وأسروا صغارهم وخربوا ديارهم وجحدوا فضلهم وشرفهم واستباحوا لعنهم وشتمهم، فخالفوا رسول الله عن وصيته وقابلوه بنقيض مقصوده وأمنيته، فواخجلتهم إذا وقفوا

# الكرين الكؤنون الكافرون الكورون الكورو

بين يديه، ووافضيحتهم يوم يعرضون عليهم، والله أعلم ».

وذكر الإمام القرطبي كذلك – وفي مواضع كثيرة – أحداثاً مؤلمة قام بها جنود بني أمية ضد آل رسول الله ﷺ والصحابة والمجتمعات المسلمة ٢٠٠٪.

فرواية يزيد الفقير - التي ذكر ناها هنا - لا تتفق مع واقع ما تأمر به (عقيدة الخلود في النار) من مبادئ يعيش بها المرء في هذه الحياة؛ لأن (عقيدة الخلود في النار) تحارب الفساد في الأرض و تأمر أتباعها برفع الظلم والفساد عن عباد الله تعالى.

وباختصار: لقد خالفت رواية يزيد الفقير هذه جمهور العلماء من الصحابة وغيرهم في تفسير المقام المحمود، وأشارت إلى وقائع تاريخية هي لصيقة تمام اللصوق برفكرة الخروج من النار) وليس لها أي نسب برعقيدة الخلود في النار). وبهذا تكون هذه الرواية بعيدة كل البعد عن واقع فكر الأمة الإسلامية في مجال التفسير والتربية والتاريخ.

فمن كل ما سبق نعلم أن التفسير الصحيح لدالمقام المحمود) هو ما أيدته الروايات الصحيحة الذي نسبه الإمام الطبري إلى أكثر أهل العلم حيث قال: « فقال أكثر أهل العلم: ذلك هو المقام الذي هو يقومه صلى الله عليه وسلم يوم القيامة للشفاعة للناس ليريحهم ربهم من عظيم ما هم فيه من شدّة ذلك اليوم» ٢٠٠٠.

وما عدا هذا التفسير فلا قيمة له في ميزان الإسلام العادل.

والحمد لله رب العالمين.

## القسم الثاني

# قراءة في تفسيرقوله تعالى:

﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَاكَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِيًّا ﴿ ثُمَّ نُحْمِي الَّذِينَ اتَّقُوا وَنَذَرُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

لقد ذكر المفسرون القائلون بـ(فكرة الخروج من النار ) خلافهم حول المعنى الذي تدل عليه هذه الآيات. وبتبع الروايات الواردة عند المفسرين وعلماء الحديث، وبقراءة المعنى اللغوي للكلمات القرآنية الواردة في هذه الآية، وبعرض المشاهد التي تصورها لنا هذه الآيات والآيات التي قبلها والآيات التي بعدها سنعرف بإذن الله تعالى المعنى الصحيح لهذه الآيات الكريمة.

قال الإمام الطبري: « واختلف أهل العلم في معنى الورود الذي ذكره الله في هذا الـموضع»٬۷۱ ثم ذكر الأقوال وما جاء في معناها من روايات:-

« وقال آخرون: بل الورود: هو الدخول، ولكنه عنى الكفار دون المؤمنين» ۲٬۰ ثم أورد الإمام الطبري روايتين ۲٬۰ لتأييد هذا الرأي.

- « وقال آخرون: بل الورود عام لكل مؤمن وكافر، غير أن ورود المؤمن المرور، وورود الكافر الدخول» ۲۰۷۰، ثم أورد الإمام الطبري رواية ۲۰۱۸ ضعيفة لتأييد هذا الرأي.
- « وقال آخرون: ورود المؤمن ما يصيبه في الدنيا من حمّى ومرض» ٢٤٠١، ثم أورد الإمام الطبري روايتين ٥٠٠ ضعيفتين في هذا الموضع.

وذكر الشيخ السعدي نحو أقوال الإمام الطبري، حيث قال: » واختلف في معنى الورود، فقيل: ورودها، حضورها للخلائق كلهم، حتى يحصل الانزعاج من كل أحد، ثم بَعْدُ، ينجي الله المتقين.

وقيل: ورودها، دخولها وحضورها، فتكون على المؤمنين برداً وسلاماً.

وقيل: الورود، هو المرور على الصراط، الذي هو على متن جهنم، فيمر الناس على قدر أعمالهم، فمنهم من يمر كلمح البصر، وكالريح، وكأجاويد الخيل، وكأجاويد الركاب، ومنهم من يسعى، ومنهم من يمشى مشياً، ومنهم من يرخطف فيلقى في النار، كُل بحسب تقواه، ولهذا قال: ﴿ تُمَّ يَنْجَى الذَينَ اتقواه ﴾ الله تعالى بفعل المأمور، واجتناب المحظور ﴿ وَنَذَرُ الطّلِينَ ﴾ أنفسهم بالكفر والمعاصي ﴿ فَيهَا جَنّا ﴾ وهذا بسبب ظلمهم وكفرهم، وجب لهم الخلود، وحق عليهم العذاب، وتقطعت بهم الأسات ﴾ "٥٠.

وجاءت هذه الأقوال التي ذكرها الطبري، والسعدي كذلك عند الشنقيطي ٢٠٠، والشوكاني ٢٠٠، وابن عبد البر٢٠٠، وابن حجر ٢٠٠٠، وغيرهم.

ونعرض مادة هذا القسم في سبعة عناصر نناقش فيها روايات القائلين بمرور الخلائق على الصراط، وخروج العصاة من النار، ونذكر جانباً من مشاهد الناس يوم القيامة بعد خروجهم من القبور حسب ما ترشد إليه هذه الآيات الكريمة، ونذكر الرواية التي تتحدث عن إتيان الله إلى الخلائق – والعياذ بالله – يوم القيامة في صورة يستنكرها الناس، ونعرض رواية الشفاعة العظمى التي يمن الله تعالى بها على الخلق كافة والمؤمنين خاصة يوم القيامة، ونبين حال رواية (الجهنميين) في الميزان العادل، ونذكر حال الرواية التي جاء فيها: (ولكن قوم أصابتهم النار بذنوبهم فأماتهم إماتة).

#### \* العنصر الأول: روايات ذكرها القائلون بـ ( خروج العصاة من النار )

فمن مواقع الخلاف - التي سطرها العلماء حول كلمة الورود هنا - نجد أن المعاني التي أعطيت لهذه الكلمة - لكي تخدم ( فكرة الخروج من النار ) - إنما أنشئت على روايات باطلة لا قيمة لها أبداً في ميزان الحق. وبالتطبيق العملي لعلوم الحديث، وخاصة علم الجرح والتعديل، يظهر لنا عدم صلاحية تلك الروايات وأنها ليست بأهل لأن تكون مفسرة لكتاب الله تعالى الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه و لا من خلفه.

ولقد أشار الشيخ الشنقيطي لتلك الروايات واعتمد عليها في تفسيره، حيث قال: »قد دلت على أن الورود في الآية معناه الدخول – أدلة: الأول – هو ما ذكره ابن عباس شخشما من أن جميع ما في القرآن من ورود النار معناه دخولها غير محل النزاع، فدل ذلك على أن محل النزاع كذلك، وخير ما يفسر به القرآن القرآن ... (٧٥٠، ثم أشار إلى الروايات الواردة في كتب التفسير والحديث والتي حددت تفسير (الورود) بالدخول.

ومن جانب آخر نجد العلامة ابن عاشور لا يعتد بالروايات التي أشار إليها الشنقيطي هنا، حيث قال: « وروى الطبري وابن كثير في هذين المحملين أحاديث لا تخرج عن مرتبة الضعف مما رواه أحمد في «مسنده» والحكيمُ الترمذي في «نوادر الأصول». وأصح ما في الباب ما رواه أبو عيسى الترمذي قال: william thing the wall and the

«ير د النّاس النّار ثمّ يصدرون عنها بأعمالهم» الحديث في مرور الصراط» ٧٠٠.

فلا بد إذاً من عرض ما ورد من روايات على ميزان الحق حتى نستأصل كل ما من شأنه إضعاف كيان هذه الأمة، وحتى نبتعد عن أسباب الخلاف ونحن ندرس كتاب ربنا عز وجل.

#### الله روايات منسوبة إلى ابن عباس

قال الإمام الطبري ٢٠٠٠ «حدثنا الحسن بن يحيى، قال: أخبرنا عبد الرزاق، قال: أخبرنا ابن عيينة عن عمرو، قال: أخبرني من سمع ابن عباس يخاصم نافع بن الأزرق، فقال ابن عباس: الورود: الدخول، وقال نافع: لا، فقرأ ابن عباس: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مَنْ دُونَ اللهِ حَصَبُ جَهَنَمَ أَنَتُمْ لَهَا وَاردُونَ ﴾ أورود هو أم لا؟ وقال: ﴿ يَقُدُمُ قَوْمَهُ يُوْمَ القيامَة فاوْرَدَهُمُ النّارَ وَبِئُسَ الوِرْدُ المَوْرُودُ ﴾ أورود هو أم لا؟ أما أنا وأنت فسندخلها، فانظر هل نخرج منها أم لا؟ وما أرى الله مخرجك منها بتكذيبك، قال: فضحك نافع».

ذكر هذه الرواية واحتج بها ابن كثير ٥٠٠، والشنقيطي ٧٦٠، والشوكاني ٧٦١، والألوسي ٢٦٠، والسيوطي ٢٢٠، والسيوطي ٢١٠، والبغوي،٧١٠ وابن عطية ٢٠٠٠.

هذه الحكاية التي قصتها علينا هذه الرواية الضعيفة لا حجة فيها وذلك بسبب وجود رجل مجهول بين عمرو بن ديناروابن عباس. وكذلك بسبب رواية الحسن بن يحيى بن الجعد عن عبدالرزاق بن همام الصنعاني.

#### عبد الرزاق بن همام بن نافع الحميري

قال ابن حجر ٢٠١٧ .... قال أبو زرعة الدمشقي قلت لأحمد من أثبت في ابن جريج عبدالرزاق أو البرساني قال: عبدالرزاق وقال أيضاً أخبرني أحمد أنا عبدالرزاق قبل المانتين وهو صحيح البصر من سمع منه بعدما ذهب بصره فهو ضعيف السماع... قال النسائي فيه نظر لمن كتب عنه بآخره، كتب عنه أحاديث مناكير... وقال العباس العنبري لما قدم من صنعاء: لقد تجشمت إلى عبدالرزاق وإنه لكذاب والواقدي أصدق منه... عن الغرهياني أنه قال: حدثنا عباس العنبري عن زيد بن المبارك قال: كان عبدالرزاق كذاباً يسرق الحديث. وعن زيد قال: لم يخرج أحد من هؤلاء الكبار من هاهنا إلا وهو مجمع ألا يحدث عنه...».

«وقال أبو عمرو ابن الصلاح: ذكر أحمد بن حنبل أنه عمي في آخر عمره فكان يلقن فيتلقن، فسماع من سمع منه بعد ما عمي لا شيء»٧٠٧.

ونحن إذا أخذنا بقول الإمام أحمد في شأن عبدالرزاق ندرك أن هذه الرواية لا يصح الاعتماد عليها وذلك لأن الراوي عن عبدالرزاق هو الحسن بن يحيى بن الجعد بن نشيط العبدي الذي لم يتجاوز سن الثانية عشرة من العمر عند ظهور التغير على عبد الرزاق.

ومما يدل على تغير عبدالرزاق قبل رأس المائتين هو إقدام زيد بن المبارك -الذي قال: كان عبدالرزاق كذاباً يسرق الحديث على حرق كتبه التي روى فيها عن عبدالرزاق وملازمته بعد ذلك لمحمد بن ثور ٢٠٠٨. هذا مع العلم أن موت محمد بن ثور كان في عام ١٩٠هـ تقريباً ٢٠٠٩. وبالنظر في الأعوام التي عاشها الحسن بن يحيى نجد أنه كان ابن ١٢ سنة في عام ١٩٠هـ تقريباً ؟ إذ كانت وفاته عام ٢٦٣هـ وقد عاش ٨٥ سنة ٧٠٠، ومن هذا ندرك أن ولادته كانت في عام ١٥٨ هـ تقريباً ؟

وقال ابن عدي: »... ولعبدالرزاق بن همام أصناف وحديث كثير، وقد رحل إليه ثقات المسلمين وأنمتهم، وكتبوا عنه ولم يروا بحديثه بأسا إلا أنهم نسبوه إلى التشيع، وقد روى أحاديث في الفضائل مما لا يوافقه عليها أحد من الثقات فهذا أعظم ما رموه به من روايته لهذه الأحاديث، ولما رواه في مثالب غيرهم

# مِيًّا لَمْ اللَّهُ وَمِنْ وَمُدُونِهِ وَمُؤْنِهِ وَمُؤْنِهُ وَمُؤْنِهِ وَمُؤْنِهُ وَمُؤْنِهُ وَمُؤْنِهِ وَمُونِهِ وَمُؤْنِهِ وَمُؤْنِهِ وَمُؤْنِهِ وَمُؤْنِهِ وَمُؤْنِهِ وَمُؤْنِهِ وَالْمُوانِي وَالْمُونِ وَالْمُؤْنِ وَمُؤْنِهِ وَالْمُوانِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُؤْنِهِ وَالْمُونِ وَالْمُؤْنِي وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُوانِي وَالْمُوانِي وَالْمُوانِي وَالْمُونِ وَالْمُونِ وَالْمُوانِي وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِي وَالْمُوانِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُوانِي وَالْمُوانِ وَالْمُوانِ وَالْمُوانِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُوانِ وَالْمُوانِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُوانِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُوانِقِيلًا لِلْمُ الْمُؤْنِقِيلِ لِلْمُولِ وَالْمُوانِ وَالْمُوالِمُوانِ وَالْمُوانِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ وَالْمُؤْنِ

مما لم أذكره في كتابي هذا، وأما في باب الصدق فأرجو أنه لا بأس به إلا أنه قد سبق منه أحاديث في فضائل أهل البيت، ومثالب آخرين مناكير "٧٧٠.

وقال ابن حبان: «... كان ممن يخطىء إذا حدث من حفظه على تشيع فيه» ٢٧٢.

\* وجاءت رواية أخرى فيها قصة نافع بن الأزرق مع ابن عباس بسند آخر ضعيف: قال الإمام الطبري: «حدثنا القاسم، قال: ثنا الحسين، قال: ثني حجاج، عن ابن جريج، عن عطاء بن أبي رباح، قال: قال أبو راشد الحروري: ... » "٧٠. ثم ذكر الرواية.

هذه الرواية من هذه الطريق ضعيفة لورودها من قبل عنعنة عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج المكي المدلس. قال ابن حجر: « فقيه الحجاز مشهور بالعلم والثبت، كثير الحديث، وصفه النسائي وغيره بالتدليس. قال الدارقطني: شر التدليس تدليس ابن جريع فإنه قبيح التدليس لا يدلس إلا فيما سمعه من مجروح» ٧٧٠.

#### الله وجاءت رواية أخرى منسوبة إلى ابن عباس

ذكر هذه الرواية واحتج بها ابن كثير٢٧٦.

سند هذه الرواية هو كالآتي: محمد بن سعد بن محمد، قال ثني أبي سعد بن محمد بن حسن بن عطية، قال ثني عمي الحسين بن حسن بن عطية العوفي، قال ثني أبي حسن بن عطية العوفي، عن أبيه عطية بن سعد بن جنادة العوفي عن ابن عباس...

في سند هذه الرواية سلسلة من الضعفاء:

#### عطية بن سعد بن جنادة العوق الجدلي القيسي الكوفي أبو الحسن ضعيف مدلس لا يفرح برواياته أئمة الإسلام.

قال ابن حجر ٢٠٧٠: «قال مسلم بن الحجاج: قال أحمد وذكر عطية العوفي فقال: هو ضعيف الحديث، ثم قال: بلغني أن عطية كان يأتي الكلبي ويسأله عن التفسير وكان يكنيه بأبي سعيد فيقول: قال أبو سعيد، وكان هشيم يضعف حديث عطية ... وقال أبو زرعة: لين، وقال أبو حاتم: ضعيف يكتب حديثه وأبو نضرة أحب إلي منه، وقال الجوزجاني: مائل، وقال النسائي: ضعيف ... وقال ابن حبان في «الضعفاء» بعد أن حكى قصته مع الكلبي بلفظ مستغرب فقال: سمع من أبي سعيد أحاديث فلما مات جعل يجالس الكلبي يحضر بصفته فإذا قال الكلبي: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كذا فيحفظه وكناه أبا سعيد ويروي عنه، فإذا قبل له: من حدثك بهذا فيقول: حدثني أبو سعيد فيتوهمون أنه يريد أبا سعيد الخدري وإنما أراد الكلبي ... وقال أبو داود: ليس بلذي يعتمد عليه ... وقال الساجي: ليس بحجة ».

وقال ابن حجر أيضاً: « تابعي معروف ضعيف الحفظ مشهور بالتدليس القبيح »^^^.

#### حسن بن عطية بن سعد العوية؛

قال ابن حجر: « قال أبو حاتم: ضعيف الحديث. وقال ابن حبان في (الثقات): أحاديثه ليست بنقية... وقال البخاري: ليس بذاك. وقال ابن قانع: مات سنة (١٨١). وكذا أرخه ابن حبان في (الضعفاء) وزاد: منكر الحديث، فلا أدري البلية منه، أو من ابنه، أو منهما معا ٣٧٠٠.

#### الحسين بن حسن بن عطية العوفي:

قال ابن حجر: »ضعفه يحيى بن معين وغيره. وقال ابن حبان: روى أشياء لا يتابع عليها، لا يجوز الاحتجاج بخبره ... وقال النسائي: ضعيف ... وقال أبو حاتم: ضعيف الحديث. وقال الجوزجاني: واهي الحديث. وقال ابن سعد: سمع سماعا كثيراً، وكان ضعيفا في الحديث. وذكره العقيلي في الضعفاء ... » ^^^.

#### الله وجاءت رواية أخرى منسوبة إلى ابن عباس

قال الإمام الطبري: « حدثنا القاسم، قال: ثنا الحسين، قال: ثني حجاج، عن ابن جريج، عن مجاهد، عن ابن عباس، في قوله: ﴿ وَإِنْ مُنْكُمْ إِلاّ وَارِدُها ﴾ قال: يدخلها "١٨٧

هذه الرواية ضعيفة وذلك بسبب عنعنة ابن جريج المدلس ٢٨٢.

#### الله رأي منسوب إلى خالد بن معدان

قال الطبري" \ حدثنا الحسن بن عرفة، قال: ثنا مروان بن معاوية، عن بكار بن أبي مروان، عن خالد بن معدان، قال: قال أهل الجنة بعد ما دخلوا الجنة: ألم يعدنا ربنا الورود على النار؟ قال: قد مررتم عليها وهي خامدة. قال ابن عرفة، قال مروان بن معاوية، قال بكار بن أبي مروان، أو قال: جامدة ». ذكر هذه الرواية واحتج بها ابن كثير \ والألوسى \ \ \ . .

هذا الرأي المنسوب إلى خالد بن معدان لم يثبت عنه وذلك لوجود مروان بن معاوية بن الحارث الفزاري في سند هذه الرواية.

قال ابن حجر: « وقال عبد الله بن علي بن المديني عن أبيه: ثقة فيما يروي عن المعروفين وضعفه فيما يروي عن المجهولين. وقال علي بن الحسين بن الجنيد عن ابن نمير: كان يلتقط الشيوخ من السكك. وقال العجلي: ثقة، ثبت، ما حدث عن المعروفين فصحيح، وما حدث عن المجهولين ففيه ما فيه، وليس بشيء. وقال أبو حاتم: صدوق، لا يدفع عن صدقه، ويكثر روايته عن الشيوخ المجهولين ... وقال الآجري عن أبي داود: كان يقلب الأسماء. وقال ابن أبي خيثمة عن ابن معين: كان مروان يغيّر الأسماء يعمي على الناس، ... وقال الذهبي: كان به عالماً، لكنه يروي عمن دب ودرج »٢٥٠.

ومما يبين ضعف هذه الرواية أيضاً أن مروان بن معاوية يرويها عن بكار بن أبي مروان الذي لم أعثر له على ترجمة في كتب الرجال التي بين يدي، والله المستعان.

#### الله رواية منسوبة إلى أبي خالد

قال الإمام الطبري ٢٠٠٧: «حدثنا محمد بن المثنى، قال: ثنا مرحوم بن عبد العزيز، قال: ثني أبو عمران المَجُوْنيّ، عن أبي خالد قال: تغذلك قول الله: ﴿ وَإِنْ الْجَوْنِيّ، عن أبي خالد قال: تخول الله: ﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلاَ وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبّكَ حَتْما مَقْضيًا ثُمّ نُنجّى الّذينَ اتّقَوْا وَنَذَرُ الظّالمينَ فيها جثيًا ﴾».

**فأبو خالد** الذي يروي عنه أبو عمران الجوني لم تحدده الرواية وقد يكون هو هرمز أو هرم أبو خالد الوالبي الكوفي، والرواية هذه ليس فيها معنى الخروج من النار، بل فيها التحذير من هول أرض يوم المحشر.

#### الأحبار الى كعب الأحبار المنار

قال الإمام الطبري: «حدثني يعقوب بن إبراهيم، قال: ثنا ابن علية، عن الجريريّ، عن أبي السليل، عن غنيم بن قيس، قال: ذكروا ورود النار، فقال كعب: تُمْسَكُ النارُ للناس كأنها متن إهالة، حتى يستويّ عليها أقدام الخلائق بَرُهم وفاجرهم، ثم يناديها مناد: أن أمسكي أصحابك، ودعي أصحابي، قال: فيُخْسَف بكلٌ وليّ لها، ولهي أعلم بهم من الرجل بولده، ويخرج المؤمنون ندية أبدانهم. قال: وقال كعب: ما بين منكبي الخازن من خزنتها مسيرة سنة، مع كلّ واحد منهم عمود له شعبتان، يدفع به الدّفْعة، فيصرع به في النار سبعمائة ألف».

أخرج هذه الرواية الطبري ٢٨٠٠، وابن أبي شيبة ٢٨٠٠.

وذكر هذه الرواية ابن كثير ٧٩٠.

هذا الرأي من الإسرائيليات ٢٩١ التي أسهم كعب الأحبار في نقلها إلى أذهان المسلمين. وليس لأحد أن يبني عليها عقيدة، فقد قال الإمام القرطبي: » و الإسرائيليات مرفوضة عند العلماء على البتات؛ فأعرض عن سطورها بصرك، وأصمم عن سماعها أذنيك، فإنها لا تعطى فكرك إلا خيالاً، ولا تزيد فؤادك إلا خبالاً ٢٠٢٠.

#### # قول منسوب إلى أبي ميسرة، وعبد الله بن رواحة، والحسن البصري

قال الإمام الطبري٢٠٢: «حدثنا أبو كريب، قال: ثنا ابن يمان، عن مالك بن مغول، عن أبي إسحاق، قال: كان أبو ميسرة إذا أوى إلى فراشه، قال: ياليت أمي لم تلدني، ثم يبكي، فقيل: وما يبكيك يا أبا ميسرة؟ قال: أخبرنا أنا واردوها، ولم يُخبرنا أنا صادرون عنها».

هذه الرواية المنسوبة إلى أبي ميسرة لا تثبت عنه وذلك بسبب وجود ابن يمان في سندها:

#### ابن اليمان؛ هو يحيى بن يمان العجلي، أبو زكريا الكوفي

قال ابن حجر <sup>۱۷</sup>؛ « ... قال أبو بكر بن عياش: ذاك راهب يعني لعبادته. وقال زكريا الساجي: ضعفه أحمد. وقال: حدث عن الثوري بعجائب، وقال حنبل بن إسحاق عن أحمد: ليس بحجة. وقال إبراهيم بن الجنيد عن ابن معين: ليس بثبت، لم يكن يبالي أي شيء حدث، كان يتوهم الحديث ... وقال الآجري عن أبي داود: يخطى، في الأحاديث ويقلبها، وقال النسائي: ليس بالقوي ... وقال ابن عدي: عامة ما يرويه غير محفوظ وهو في نفسه لا يعتمد الكذب إلا أنه يخطى، ويشتبه عليه، وقال العجلي: كان من كبار أصحاب الثوري وكان ثقة جائز الحديث، متعبدا معروفا بالحديث صدوقا إلا أنه فلج بآخره فتغير حفظه، وكان فقيرا صبورا. وقال يعقوب بن شيبة أيضا: يحيى بن يمان ثقة أحد أصحاب سفيان، وهو يخطى، كثيرا في حديثه، وقال ابن أبي شيبة: كان سريع الحفظ سريع النسيان ».

وهذا القول المنسوب إلى أبي ميسرة قد نسب أيضاً إلى عبد الله بن رواحة ٧٩٠، ٧٩١، وهي رواية لم تثبت عنه وذلك بسبب وجود ابن حميد، محمد بن حميد بن حيان التميمي الرازي، في سندها.

قال ابن حجر ٧٠١٠: »... قال أبو حاتم الرازي: سألني يحيى بن معين عن ابن حميد من قبل أن يظهر منه ما ظهر فقال: أي شيء ينقمون منه فقلت: يكون في كتابه شيء فيقول: ليس هذا هكذا في أخذ القلم فيغيره فقال: بيس هذه الخصلة، قدم علينا بغداد فأخذنا منه كتاب يعقوب القمي ففرقنا الأوراق بيننا ومعنا أحمد فسمعناه ولم نر إلا خيرا، وقال يعقوب بن شيبة: محمد بن حميد كثير المناكير، وقال البخاري: في حديثه نظر، وقال النسائي: ليس بثقة، وقال الجوزجاني: رديء المذهب غير ثقة، وقال فضلك الرازي: عندي عن ابن حميد خمسون ألفا لا أحدث عنه بحرف ... وقال أبو القاسم ابن أخي أبي زرعة: سألت أبا زرعة عن محمد بن حميد فأومي بإصبعه إلى فمه، فقلت له: كان يكذب؟ فقال برأسه نعم، فقلت له: كان قد شاخ لعله كان يعمل عليه ويدلس عليه؟ فقال: لا يا بني كان يتعمد، وقال أبو نعيم بن عدي: سمعت أبا حاتم الرازي في منزله وعنده ابن خراش وجماعة من مشايخ أهل الري وحفاظهم فذكروا ابن حميد فأجمعوا على أنه ضعيف في الحديث جداً وأنه يحدث بما لم يسمعه ... وقال البيهقي: كان إمام الاثمة ويعني ابن خزية لا

## ۯڔڛؿؙڎڎڛؿڎڎڛۼ؆ڎڛڞ۩ڎڛڝڰڎڎڛؿڰڎڎڛڞڰڎڎڛۼ۩ڎڛؿڰڎڎڛڞڰڎڎڛڰۿڎڎڛڰڰڎڰڛ

يروي عنه، وقال النسائي فيما سأله عنه حمزة الكناني: محمد بن حميد ليس بشيء، قال: فقلت له: البتة؟ قال: نعم، قلت: ما أخرجت له شيئا؟ قال: لا ... وقال في موضع آخر: محمد بن حميد كذاب، وكذا قال ابن وارة، وقال الخليلي: كان حافظاً عالماً بهذا الشأن رضيه أحمد ويحيى، وقال البخاري: فيه نظر، فقيل له في ذلك، فقال: أكثر على نفسه، وقال ابن حبان: ينفرد عن الثقات بالمقلوبات، وقال أبو علي النيسابوري: قلت لابن خزيمة: لو حدث الأستاذ عن محمد بن حميد فإن أحمد قد أحسن الثناء عليه، فقال: إنه لم يعرفه ولو عرفه كما عرفناه ما أثنى عليه أصلا ».

وجاء هذا القول المنسوب إلى عبد الله بن رواحة عند الحاكم ٢٩٠، ٢٩٠ في روايتين فيهما سعيد بن محمد الحجواني الضعيف ٢٠٠، وإسحاق بن إبراهيم الدبري الذي روى عن عبد الرزاق بن همام في حالة اختلاطه ٢٠٠٠.

وهذا القول المنسوب إلى أبي ميسرة وعبد الله بن رواحة قد نسب نحوه أيضاً إلى الحسن البصري<sup>٠٠٠</sup>، وهو قول لم يثبت وذلك بسبب ا**لحسين بن داود ( المعروف بسنيد بن داود )**.

قال ابن حجر: « ضعيف مع إمامته ومعرفته، لكونه كان يُلقّن حجاجَ بن محمد شيخُه ٣٠٠٠.

فهذه الروايات الضعيفة المنسوبة إلى أبي ميسرة، وعبد الله بن رواحة، والحسن البصري قد ذكرها واحتج بها ابن كثير ٢٠٠، والألوسي ٢٠٠.

قال ابن عاشور: « ويروى عن بعض السلف روايات أنّهم تخوفوا من ظاهر هذه الآية، من ذلك ما نقل عن عبد الله بن رواحة، وعن الحسن البصري، وهو من الوقوف في موقف الخوف من شيء محتمل»^٠٠.

ليس في هذه الروايات المنسوبة إلى أبي ميسرة، وعبد الله بن رواحة، والحسن البصري أي ذكر للدخول في النار ثم الخروج منها.

كل ما في هذه الروايات أن المسلمين بين خوف من النار ورجاء في النجاة منها ودخول الجنة الخالدة.

وقد ذكر الله تعالى في كتابه العزيز حال عباده وأولياءه، حيث قال عز وجل: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ مِنْ عَذَابِ رَبِّهِمْ مُشْفَقُونَ (٢٧) إِنّ عَذَابَ رَبِّهِمْ غَيْرُ مَأْمُون (٢٨)﴾.

قال الشوكاني: « أيُ: خانفون و جُلون مع ما لُهم من أعمال الطاعة استحقاراً لأعمالهم، واعترافاً بما يجب لله سبحانه عليهم. وجملة ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِمْ غَيْرُ مَأْمُونِ﴾ مقرّرة لمضمون ما قبلها مبينة أن ذلك مما لا ينجى أن يأمنه أحد، وأن حق كل أحد أن يتَخافه ١٠٠٠.

وقال الألوسي: « لا ينبغي لأحد أن يأمن عذابه عز وجل وإن بالغ في الطاعة كهؤلاء ولذا كان السلف الصالح وهم هم خائفين وجلين حتى قال بعضهم يا ليتني كنت شجرة تعضد وآخر ليت أمي لم تلدني إلى مردد الله مدد الله

وقال الطبري: « وقوله: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ مِنْ عَذَابِ رَبِّهِمْ مُشْفِقُونَ ﴾يقول: والذين هم في الدنيا من عذاب ربهم وجلون أن يعذّبهم في الآخرة، فهمَ من خشية ذَلُك لا يضيعون له فرضا، ولا يتعدّون له حدّا. وقوله:﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِمْ عَيْرُ مَأْمُونَ ﴾ أن ينال من عصاه وخالف أمره »^^^.

فالخوف من عذاب الله هو أحد الجناحين اللذين يعبر بها المؤمن الدنيا إلى الآخرة، وهذا ما حث عليه القرآن الكريم والرسول ﷺ وامتثله عباد الله المشفقون.

#### **% رأي منسوب إلى ابن مسعود** سُ

قال الإمام الطبري: « حدثنا القاسم، قال: ثنا الحسين، قال: ثنا أبو عمرو داود بن الزبرقان، قال: سمعت السدي يذكر عن مرّة الهمداني، عن ابن مسعود ﴿وَإِنْ مِنْكُمْ إِلاّ وَارِدُها ﴾ قال: داخلها ».

أخرج هذه الرواية الإمام الطبري ٨١، والحاكم ٨١٠.

وذكرها واحتج بها الشوكاني^^١٠.

#### هذه الرواية ضعيفة بسبب أبي عمرو داود بن الزبرقان الرقاشي في سندها.

قال ابن حجر: «قال ابن معين: ليس بشيء. وقال ابن المديني: كتبت عنه شيئاً يسيراً، ورميت به، وضعفه جداً. وقال المجوز جاني: كذاب. وقال يعقوب بن شيبة، وأبو زرعة: متروك. وقال البخاري: مقارب المحديث. وقال أبو داود: ضعيف. وقال مرة: ليس بشيء. وقال أيضاً: ترك حديثه. وقال النسائي: ليس بثقة »^^^.

#### \* وجاءت رواية أخرى منسوبة إلى عبد الله بن مسعود

قال الإمام الطبري: « حدثنا خلاد بن أسلم، قال: أخبرنا النضر، قال: أخبرنا أبسرائيل، قال: أخبرنا أبو إسحاق، عن أبي الأحوص، عن عبد الله في قوله: ﴿ وَإِنْ مَنْكُمْ إِلاَ وَارِدُها ﴾ قال: الصراط على جهسم مثل حدّ السيف، فتمرّ الطبقة الأولى كالبرق، والثانية كالربح، والثالثة كأجود الخيل، والرابعة كأجود البهائم. ثم يمرّون والملائكة يقولون: اللهمّ سلم سلم ».

أخرج هذه الرواية الإمام الطبري، ١٠٠، والحاكم ١٠٠، والطبراني ٢٠٠.

وذكر هذه الرواية واحتج بها ابن كثير ٨١٧، والشوكاني ٨١٨.

هذه الرواية ضعيفة بسب عنعنة أبي إسحاق عمرو بن عبد الله بن عبيد السبيعي الكوفي السمكثر من التدليس المسمية الكوفي السمكثر من التدليس المسمن المدلس من أفراد المرتبة الثالثة من المدلسين آم. وقد ذكر ابن حجر حكم عنعنة المدلس من أفراد هذه المرتبة بقوله: « الثالثة: من أكثر من التدليس فلم يحتج الأثمة من أحاديثهم إلا بما صرحوا فيه بالسماع ومنهم من رد حديثهم مطلقاً، ومنهم من قبلهم كأبي الزبير المكي ١٣٠٨.

#### \* وهناك رواية أخرى منسوبة إلى عبد الله بن مسعود

قال الإمام الطبري: « حدثنا ابن المثنى، قال: ثنا يحيى بن سعيد، عن شعبة، قال: ثني السدي، عن مرّة، عن عبد الله ﴿ وَإِنْ مَنْكُمْ إِلاَ وَارْدُهَا ﴾ قال: يردُونها ثم يصدرون عنها بأعمالهم ».

أخرج هذه الرواية الإمام الطبري<sup>٢٢</sup>، والإمام أحمد<sup>٢٢</sup>، والترمذي<sup>٢٢</sup>، والدارمي<sup>٢٥</sup>، والحاكم<sup>٢٢</sup>، وأبو يعلى<sup>٢٢</sup>، والبيهقي<sup>٢٨</sup>، وابن خزيمة<sup>٢٨</sup>.

وذكر هذه الرواية ابن كثير ٢٣٠.

#### هذه الرواية ضعيفة وذلك بسبب إسماعيل بن عبد الرحمن بن أبي كريمة السدي.

فقد قال العقيلي '^^ : « قال حدثنا عمر بن شبة قال: حدثنا أبو بكر ابن خلاد قال: سمعت المعتمر بن سلمان يقول: إن بالكوفة كذابين الكلبي والسدي.

حدثنا عبد الله بن أحمد قال: حدثني أبي قال: حدثنا أبو أحمد الزبيري قال: حدثنا عبد الله بن حبيب بن أبي ثابت قال: سمعت الشعبي، وقيل له: إن إسماعيل السدي قد أعطي حظا من علم بالقرآن فقال: إن إسماعيل قد أعطى حظا من الجهل بالقرآن.

# المستاكة الأسسانية المستاكة المستعادة المستعاد

حدثنا عبد الله بن أحمد قال قلت ليحيى بن معين: إبراهيم بن المهاجر والسدي متقاربان في الضعف. حدثنا محمد بن عيسى قال: حدثنا عمرو بن علي قال: سمعت يحيى بن معين وذكر إبراهيم بن المهاجر والسدي فقال: كانا ضعيفين مهينين، حدثنا محمد قال: حدثنا عباس قال: سمعت يحيى يقول: إبراهيم بن مهاجر وأبو يحيى القتات والسدي في حديثهم ضعف ».

#### الله رواية منسوبة إلى جابر بن عبد الله

جاء في مسند الإمام أحمد: « حدثنا سليمان بن حرب، حدثنا غالب بن سليمان عن كثير بن زياد البرساني عن أبي سمية قال: اختلفنا في الورود فقال بعضنا: لا يدخلها مؤمن، وقال بعضهم: يدخلونها جميعاً، ثم ينجي الله الذين اتقوا، فلقيت جابر بن عبد الله فقلت له: إنا اختلفنا في الورود، فقال: يردونها جميعاً، وقال سليمان بن مرة: يدخلونها جميعاً، وأهوى بأصبعيه إلى أذنيه، وقال: صمتاً إن لم أكن سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول «لا يبقى بر ولا فاجر إلا دخلها، فتكون على المؤمن بردا وسلاماً كما كانت النار على إبراهيم حتى إن للنار ضجيجاً من بردهم، ثم ينجي الله الذين اتقوا ويذر الظالمين فيها جثياً» ».

أخرج هذه الرواية الإمام أحمد ٢٠٠، وعبد بن حميد ٢٠٠، والحارث ٢٠٠، والبيهقي ٥٢٠.

وذكر هذه الرواية ابن كثير ٢٣٦، والشوكاني ٢٣٠، والألوسي ٢٣٨، والسيوطي ٢٣٦، وابن عطية ٢٠٠.

هذه الرواية لا حجة فيها **نورودها من قِبَل أبي سمية المجهول**، فقد قال ابن حجر: « أبو سمية: عن جَابِرٍ ، وعنه كثير بن زياد، مجهول »<sup>۸۱</sup>.

#### الله قول منسوب إلى قتادة بن دعامة

قال الإمام الطبري ٢٠٠٠: « حدثنا بشر، قال: ثنا يزيد، قال: ثنا سعيد، عن قتادة ﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلاَّ وَارِدُها﴾ يعنى جهنم مرّ الناس عليها ».

هذه الرواية المنسوبة إلى قتادة بن دعامة ضعيفة وذلك بسبب سعيد بن بشير الأزدي الضعيف ٨٤٣.

#### وجاء هذا الرأي المنسوب إلى قتادة بسند آخر؟ ٨٤ فيه معمر بن راشد عن قتادة بن دعامة العراقي. رواية معمرين الثلاث الواقيم فروفة وقال الرجم و « القال الربائد خشمة السموت بحيات معم

رواية معمر بن راشد عن العراقيين ضعيفة، قال ابن حجر: « ... قال ابن أبي خيثمة: سمعت يحيى بن معين يقول: إذا حدثك معمر عن العراقيين فخالفه إلا عن الزهري وابن طاوس فإن حديثه عنهما مستقيم فأما أهل الكوفة وأهل البصرة فلا وما عمل في حديث الأعمش شيئاً. وقال يحيى: وحديث معمر عن ثابت وعاصم بن أبي النجود وهشام بن عروة وهذا الضرب مضطرب كثير الأوهام » ٩٠٠.

فحسب رأي ابن معين علينا مخالفة ما رواه معمر بن راشد هنا لكونه ينقله عن قتادة العراقي.

#### \* رواية حفصة سن عن الرسول سن

قال الإمام الطبري: «حدثنا أبو كريب، قال: ثنا ابن إدريس، عن الاعمش، عن أبي سفيان، عن جابر، عن أمِّ مبشر امرأة زيد بن حارثة، قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو في بيت حفصة: «لا يُلْخُل النَّارَ أَحَدُ شَهِدَ بَدْرا والحُدَيْبِيَة. قالت: فقالت حفصة: يا رسول الله، أليس الله يقول: ﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا ﴾؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «فمَهُ ثُمَّ يَنْجَى الله الذين اتَقُوا» ».

أخرج هذه الرواية الإمام الطبري٢٤٦، والإمام أحمد٢٤٨، وابن حبان١٩٤٨، وابن ماجة٢٩٩، وأبو يعلى٠٥٠، وابن أبي عاصم٢٥٠، ٥٠٠، وأبو نعيم الأصبهان٢٠٠.

وذكرها واحتج بها ابن كثير <sup>٥٠</sup>، وابن عطية °^٠.

# هذه الرواية ضعيفة وذلك بسبب عنعنة سليمان بنمهران الكاهلي الأعمش عن شيخه أبي سفيان.

قال الذهبي ٢٠٠١: «قال الجوزجاني: قال وهب بن زمعة المروزي: سمعت ابن المبارك يقول: إنما أفسد حديث أهل الكوفة أبو إسحاق، والأعمش لكم. وقال جرير بن عبد الحميد: سمعت مغيرة يقول: أهلك أهل الكوفة أبو إسحاق وأعيمشكم هذا؛ كأنه عنى الرواية عمن جاء، وإلا فالأعمش عدل صادق ثبت، صاحب سنة وقرآن، يحسن الظن بمن يحدثه، ويروي عنه...

قال علي بن سعيد النسوي: سمعت أحمد بن حنبل يقول: منصور أثبت أهل الكوفة؛ ففي حديث الأعمش اضط اب كثير ...

وهو يدلس، وربما دلس عن ضعيف ولا يدري به، فمتى قال حدثنا فلا كلام، ومتى قال «عن» تطرق إليه احتمال التدليس إلا في شيوخ له أكثر عنهم: كإبراهيم، وابن أبي وائل ١٠٥٠، وأبي صالح السمان؛ فإن روايته عن هذا الصنف محمولة على الاتصال.

قال ابن المديني: الأعمش كان كثير الوهم في أحاديث هؤلاء الضعفاء».

المحديم لكلمة (واردها)، فقد قال الإمام مسلم: «حدّني هَرُونُ بْنُ عَبْد الله . حَدَثْنَا حَجَاجُ بْنُ مُحَمّد الله . حَدَثْنَا حَجَاجُ بْنُ مُحَمّد الله . حَدَثْنَا حَجَاجُ بْنُ مُحَمّد . قَالَ: قَالَ ابْنُ جُرْنِيْ أَهُ مُبَرِّد أَنَّهُ سَمِعَ جَابِرَ بْنَ عَبْد الله ، قَقُولُ: أَخْبَرَتْنِي أَمُ مُبَثْر أَنَّهَا سَمَعَتِ النّبِيِّ يَقُولُ ، غَدْدَ الذّينَ بَايعُوا أَخْتَهَا » قَالَتْ : بَلّي . يَقُولُ ، عَدْدَ الذّينَ بَايعُوا أَخْتَهَا » قَالَتْ : بَلّي . يَقُولُ ، فَعَالَ النّبِي عَلِيّة : «قَدْ وَارْدُهَا ﴾ (آمريم الآية: ٢٠). فقالَ النّبِي عَلِيّة : «قَدْ قَال الله عَرْقَ وَجَلَ : هُنْمَ النّبِي الذّينَ اتّقُوا وَنَذُرُ الظّالمِينَ فِيهَا جُنيًا ﴾ (١ مريم الآية: ٢٠) »

أخرج هذه الرواية الإمام مسلّم مسلّم والإمام أحمّد و مراه و النساني ٨١٠، وابن أبي عاصم الشيباني ٢٨٠، والبيهقي ٢٨٠.

نعرف من هذه الرواية أن رسول الله ﷺ أظهر رفضه لتفسير (الورود) بـ(الدخول) وقد بلّغ رفضه لهذه الفكرة بأسلوب فيه شدة وحزم.

وقال الإمام النووي عند شرحه لهذه الرواية: «قوله صلى الله عليه وسلّم: «لا يدخل النار إن شاء الله من أصحاب الشجرة أحد منهم قطعاً، كما صرح به أصحاب الشجرة أحد من الذين بايعوا تحتها» قال العلماء: معناه: لا يدخلها أحد منهم قطعاً، كما صرح به في الحديث الذي قبله حديث حاطب، وإنما قال: إن شاء الله للتبرك. لا للشك ... والصحيح أن المراد بالورود في الآية المرور على الصراط، وهو جسر منصوب على جهنم، فيقع فيها أهلها، وينجو الآخرون »٦٢٨.

ففكرة مرور الخلائق على صراط ممدود فوق جهنم ليس لها ما يثبتها من مصادر العقيدة، والروايات التي ذَكَرَتْها لا تقوم بها حجة كما سيتضح لنا بعد قليل إن شاء الله تعالى.

#### الله القسم بمعنى الورود التسم بمعنى الورود

قال الإمام الطبري: «حدثني يونس، قال: أخبرنا ابن وهب، قال: أخبرني يحيى بن أيوب «ح» وحدثنا أبو كريب، قال: ثنا محمد بن زيد، عن رشدين، جميعا عن زياد بن فائد، عن سهل بن معاذ، عن أبيه، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: «مَنْ حَرَسَ وَرَاءَ المُسْلمينَ في سَبِيلِ الله مُتَطَوِّعا، لا يأْحُذُهُ سُلطانٌ بحرَس، لَمْ يَرَ النّارَ بعَيْنه إلا تَحِلّة القَسَم، فإنّ الله تَعالى يَقُولُ ﴿ وَإِنْ مَنْكُمُ إِلا وَارِدُها ﴾» ». أخرج هذه الرواية الإمام الطبريُ ١٩٠٩، والإمام أحمد ١٩٠٥، وأبو يعلى ٢٥١، والطبر أن ٨١٠.

وذكرها واحتج بها ابن كثير^^^، والشوكاني^^^

هذه الرواية ضعيفة لوجود سهل بن معاذ بن أنس الجهني، وزبان بن فاند في سندها.

### سَهُلُ بِنُ مُعَادَ بِنِ أَنَسِ الجُهَنِي

قال ابن حجر: « قال أبو بكر بن أبي خيثمة عن ابن معين : ضعيف. وذكره ابن حبان في «الثقات» ... لكن قال: لا يعتبر حديثه ما كان من رواية زبان بن فائد عنه، وذكره في «الضعفاء» فقال: منكر الحديث جداً، فلست أدري أوقع التخليط في حديثه منه أو من زبان »^٨٠.

#### زُبَان بن فائد المصري

قال ابن حجر: « ضعيف الحديث مع صلاحه وعبادته »^^^.

• وجاءت رواية أخرى من طريق أبي هريرة ذكر فيها تحلة القسم بمعنى الورود

قال الطبري: « حدثنا الحسن بن يحيى، قال: أخبرنا عبد الرّزاق، قال: أخبرنا معمر، أخبرني الزهريّ، عن ابن المسيب عن أبي هريرة، أن النبيّ صلى الله عليه وسلّم قال: «مَنْ ماتَ لَهُ ثَلاثَةٌ لَـمْ تَـمَسّهُ النّارُ إلاّ تَحلّهُ الْقَسَم يعنى: الورود» ٢٠٠.

هذه الرواية من هذه الطريق لا حجة فيها وذلك لورودها من قبل رواية الحسن بن يحيى عن عبد الرزاق بن همام، وقد مر بك أقوال علماء الجرح في عبد الرزاق ٢٠٠٠.

وجاء عند الإمام اليخاري: «حدثنا علي حدّننا سفيانُ قال سمعتُ الزُهريّ عن سعيد بن المسيّبِ عن أبي هريرة رضي الله عنه النييّ صلى الله عليه وسلّم قال «لا يموتُ لمسلم ثلاثةٌ منَ الوَّلَدِ فَيليجَ النارَ إلا تَحلّة القسّم». قال أبو عبد الله: ﴿وَإِنْ مَنْكُمْ إلا واردُها ﴾ (مريم: ٧٠) » ٩٠٨.

وأخرج هذه الرواية الإمام الربيع بن حبيب مهم، والإمام مسلم ٢٨، والإمام أحمد ٢٨، والإمام مالك ٢٨، والبيمة مالك ٢٨، والبيهة ٢٨، والبيهة ٢٨، والطيالسي ٢٨، والحميدي ٢٨، وأبو يعلى ٨٠٠ ففكرة ولوج المتقين النار ثم الخروج منها لم يقبلها شراح هذه الرواية: -

قال الإمام نور الدين السالمي: « و ذهب جمهور قومنا إلى أن المراد بالقسم في الحديث قسوله تعالى: ﴿ وَإِنْ مَنْكُمْ إِلاَ وَارِدُها ﴾ والمعنى عندهم أنه يدخل النار مقدار ما ينحل القسم المذكور في الآية وهو دخول قلّيل، قلنا ليس في الآية قسم بل إخبار، قالوا القسم مقدر في الآية والمعنى: والله إن منكم إلا واردها، قلنا لا حاجة إلى التقدير قالوا معطوفة على القسم في الآية قبلها وهو قوله تعالى ﴿ فَوَرَبِّكُ لَنَحْشُرَنَّهُمْ ﴾ قلنا الظاهر الاستئناف، والله أعلم ،٨٠٨.

وقال ابن عاشور: « ومن النّاس من لفق تعضيداً لذلك بالحديث الصحيح: أنه «لا يموت لمسلم ثلاثة من الولد فيلج النّار إلاّ تحلة القسم» فتأول تحلة القسم بأنها ما في هذه الآية من قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلاّ وَالدُهَا ﴾ وهذا محمل باطل، إذ ليس في هذه الآية قسم يتحلل ... ٧٠٠٠.

وقال ابن عاشور أيضاً: » والورود: حقيقته الوصول إلى الماء للاستقاء. ويطلق على الوصول مطلقاً مجازاً شائعاً، وأما إطلاق الورود على الدخول فلا يُعرف إلا أن يكون مجازاً غير مشهور فلا بدله من قرينة »^^^. وقال الحافظ ابن حجر في الفتح: « ... لأن من عبر بالدخول تجوز به عن المرور، ووجهه أن المار عليها

فوق الصراط في معنى من دخلها، لكن تختلف أحوالَ المارة باُختلافُ أعمالهم »^^^.

وقال بدر الدين العيني في شرحه لهذه الرواية: » ومن أقوى الدليل على أن المراد من الورود: الجواز، حديث عبد الرحمن بن بشير الأنصاري الذي ذكرناه في أوائل الباب، وهو: «من مات له ثلاثة من الولد لم يلغوا الحنث لم يرد النار إلاً على عابر سبيل»، يعني: الجواز على الصراط، ومع هذا اختلف السلف في المراد بالورود في الآية، فقيل: هو الدخول، واستدل على ذلك بما رواه أحمد والنسائي والحاكم من حديث جابر مرفوعا «الورود: الدخول، لا يبقى بر ولا فاجر إلا دخلها، فيكون على المؤمنين بردا وسلاما» ٣٠٠٠.

وقال ابن عبد البر: « مالك عن ابن شهاب عن سعيد بن المسيب عن أبي هرَيْرَة، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلّى اللهِ عَلَيه وَسَلَم قَالَ: «لاَ يُمُوتُ لاَ حَد مِنَ الْمُسْلمِينَ أَلاَنَّهُ مِنَ الرَلَد فَتَمَسَهُ النَّارُ، إِلاَ تَحلَة الْقَسَمَ». هكذا روى هذا الحديث مالك وغيره عن أبن شهاب. وفيه ان المسلم تكفر خطاياه، وتغفر له ذنوبه بالصبر على مصيبته، ولذلك زحزح عن النار فلم تمسه؛ لأن من لم تغفر له ذنوبه، لم يزحزح عن النار والله أعلى ما أجارنا الله منها ١٩٠٨.

وقال ابن عبد البر أيضاً: « وقد يحتمل أن يكون قوله عَنِينَ : «إلا تحلة القسم» ـ استثناء منقطعا بمعنى لكن تحلة القسم، وهذا معروف في اللغة، واذا كان ذلك كذلك، فقوله: «لن تمسه النار إلا تحلة القسم» أي لكن تحلة القسم لا بد منها في قول أي لا تمسه النار أصلا، كلاما تاما. ثم ابتدأ إلا تحلة القسم، أي لكن تحلة القسم لا بد منها في قول الله عز وجلّ: ﴿ وَإِنْ مَنْكُمْ إِلاّ وَارِدُهَا ﴾ وهو الجواز على الصراط أو الرؤية، والدخول دخول سلامة، فلا يكون في شيء من ذلك مسيس يؤذي ... ومما يدل على أن الاستثناء ها هنا منقطع، وانه غير عائد الى النار «لا تمس من مات له ثلاثة من الولد فاحتسبهم» ... وبهذا الحديث يفسر الأول: لأن فيه ذكر الحسبة قوله: «في حتسبهم»، ولذلك جعله مالك بأثره مفسرا له.. والوجه عندي في هذا الحديث وما أشبهه من الآثار أنها لمن حافظ على أداء فر ائضه واجتنب الكبائر، والدليل على ذلك أن الخطاب في ذلك العصر لم يتوجه إلا الى قوم الأغلب من أعمالهم ما ذكر نا وهم الصحابة رضوان الله عليهم» ١٩٠٠. وقال ابن تيمية: « وأما الورود المذكور في قوله تعالى: ﴿ وَإِن مَنكمُ إِلاّ وَارِدُهَا ﴾ مريم: ١٧ فقد فسره النبي والصراط هو الجسر؛ فلا بد من المورو على الصراط).

والصراط هو الجسر؛ فلا بد من المرور عليه لكل من يدخل الجنة، من كان صغيرا في الدنيا و من لم يكن "^^^. وقال ابن حزم: « وقد قال الله تعالى: ﴿ وَإِن مَنكُمْ إِلاّ وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْماً مَقْضِيّاً ﴾ (مريم: ٧٠) فهذا عموم، ولا يجوز أن يقال: إن محمداً عليه السلام، والأنبياء يدخلون جهنم،"^^^.

وقال النووي: « و(تحلة القسم) قول الله تعالى: ﴿ وَإِن مَنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ والورود هو: العبور على الصراط، وهو جسر منصوب على ظهر جهنم، عافانا الله منها، ^^^.

وقال الإمام الطبري: « وأولى الأقوال في ذلك بالصواب قول من قال: يردها الجميع ثم يصدر عنها المومنون، فينجيهم الله، ويهوي فيها الكفار وورودهموها هو ما تظاهرت به الأخبار عن رسول الله صلى الله عليه وسلم من مرورهم على الصراط المنصوب على متن جهنم، فناج مسلم ومكدس فيها ١٩٦٣.

فمن هذه النقولات التي نقلناها هنا عن ابن عاشور، وابن حجر، وبدر الدين العيني، وابن عبد البر، وابن تيمية، وابن حزم، والنووي، والطبري ندرك تمام الإدراك أنهم لا يقولون بمسألة دخول الأتقياء النار ثم الخروج منها، بعكس ما صورته الروايات الضعيفة ونازعت لأجل إثباته كثير من الأقلام.

ويؤكد ابن عاشور هذا المعنى بقوله: » فليس الخطاب في قوله ﴿وَإِن مّنكُمْ إِلا وَاردُهَا ﴾ لجميع النّاس مؤمنهم وكافرهم على معنى ابتداء كلام؛ بحيث يقتضي أن المؤمنين يردون النّار مع الكافرين ثم يُنْجوَن من عذابها، لأنَ هذا معنى ثقيل ينبو عنه السياق، إذ لا مناسبة بينه وبين سياق الآيات السابقة ... فموقع هذه الآية هنا كموقع قوله هان عبادى ليْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطُنْ إِلا مَنِ آتَبَعْكُ مِنَ الْغَاوِينَ ﴾ (الحجر: ٢٠) عقب قوله هان عبادى ليْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطُنْ إِلا مَنِ آتَبَعْكُ مِنَ الْغَاوِينَ ﴾ (الحجر: ٢٠). فلا يتوهم أن جهنّم موعد عباد الله المتخلصين مع تقدّم ذكره لأنه ينبه عنه مقام الثناء » ٨٠٠.

### with the shiften shiften with the with

من كل ما سبق نقله نتبين أن فكرة دخول الأتقياء جهنم - حسب الروايات الضعيفة التي حُشرت عند تفسير قوله تعالى: ﴿ وَإِن مَنكُمْ إِلا وَارِدُهَا ﴾ - لا تصح وقد رفضها كثير من العلماء، وهذا هو الحق الذي سطره العلامة ابن عاشور.

#### العنصر الثاني: فكرة العبور على الصراط وسقوط العصاة في النارثم إخراجهم منها.

وأما تفسير ورود جهنم بالعبور على الصراط - حسب أقوال العلماء الذين نقلنا عنهم أعلاه - فهو تفسير قد عده ابن عاشور بعيدا.

قال ابن عاشور: « ومنهم من تأوّل ورود جهنّم بمرور الصراط، وهو جسر على جهنّم، فساقوا الأخبار المروية في مرور الناس على الصراط متفاوتين في سُرعة الاجتياز. وهذا أقل بُعداً من الذي قبله ١٩٠٨.

وقال ابن عاشور أيضاً: «وهذه الآية مثار إشكال و محطّ قيل وقال؛ واتفق جميع المفسرين على أن المتقين لا تنالهم نار جهنّم، واختلفوا في محل الآية فمنهم من جعل ضمير ﴿مَنكُمْ ﴾ لجميع المخاطبين بالقرآن، ورووه عن بعض السلف فصدمهم فساد المعنى ومنافاة حكمة الله والأدلة الدالة على سلامة المؤمنين يومئذ من لقاء أدنى عذاب، فسلكوا مسالك من التأويل، فمنهم من تأوّل الورود بالمرور المجرد دون أن يمس المؤمنين أذى، وهذا بُعد عن الاستعمال، فإن الورود إلى المنار دعمول ما هو مودع في المورد لأن أصله من وُرود الحوض. وفي آي القرآن ما جاء إلا لمعنى المصير إلى النار كقوله تعالى: ﴿ إِنكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مَنْ دُونِ الله حَصَبُ عَهِمُ الْتَارَقُونَهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ مَعْدُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ وَلَوْلَهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وردًا اللهُ وردًا اللهُ وردًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المنار ولهُ اللهُ المنار ولهُ اللهُ المنار اللهُ النار لا جدوى له فيكون عبنا، ولا اعتداد بما ذكره له الفحر عما سمّاه فوائد من المدور المؤمنين إلى النّار لا جدوى له فيكون عبنا، ولا اعتداد بما ذكره له الفحر عما سمّاه فوائد من المدور اللهُ عنها اللهُ المنار اللهُ النّار لا جدوى له فيكون عبنا، ولا اعتداد عاذي اللهُ منين إلى النّار لا جدوى له فيكون عبنا، ولا اعتداد عاذي اللهُ واللهُ النّار ولا عنها الله النّار وله المؤمنين إلى النّار وله المؤمنين إلى النّار ولا عنها الله النّار وله المؤمنين إلى النّار ولا عنها الله المؤمنين اللهُ النّار اللهُ النّار وله اللهُ اللهُ النّار ولا عنه اللهُ اللهُ

والمتبع لجميع الروايات التي فيها مشهد الخلائق وهم في أرض المحشر وقد جاءهم رب العالمين في صورة - تعالى الله عن هذا الوصف-، ومشهدهم وهم على الصراط، ومشهد عبور المتقين عليه إلى الجنة، ومشهد تساقط العصاة في النار، ومشهد خروجهم من النار إلى الجنة، يجدها روايات ضعيفة سنداً ومتناً أو متناقضة فيما بينها، كما سيتضح في صفحات هذا البحث بإذن الله سبحانه وتعالى.

ويجد المتبع كذلك أن تلك المشاهد التي صورتها تلك الروايات تختلف تمام الاختلاف عن تلك المشاهد التي صورها القرآن الكريم والصحيح من الأحاديث.

وبعد دراسة تلك المشاهد والصور يدرك القارئ أن فكرة الصراط، وفكرة خروج عصاة المسلمين من النار بعد دخولهم فيها لا دليل عليهما يقوى للاعتماد عليه في تأسيس أي معتقد إسلامي.

#### العنصر الثالث: من مشاهد يوم القيامة كما جاء في كلمات هذه الآيات.

وبالنظر في كلمات هذه الآيات الكريمة، نستطيع أن نرى المشاهد وهي ماثلة أمامنا بكل مقوماتها من حيث المكان، والزمان، والأشخاص، وحركة الخلائق. كل حسب مصيرهم في ذلك المكان والزمان. في الزمان. وفررَبُكُ نَنْحُضِرَنَهُمْ وَلَى جَهْنَمَ جِنْيًا \* ثُمَّ لَنَنزِعَنَّ مِن كُلِّ شِيعَة أَيُهُمْ أَشَدٌ عَلَى الرَّحْمَنِ عَيًّا \* ثُمَّ لَنَنزِعَنَّ مِن كُلِّ شِيعَة أَيُهُمْ أَشَدُ عَلَى الرَّحْمَنِ عَيًّا \* ثُمَّ لَنَخِقُ أَمُلُكُ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِيًّا الرَّحْمَنِ عَيًّا \* ثُمَّ لَنَجْعَ اللّهِ وَالرَّدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِيًّا \* وَإِن مَنكُمْ إِلّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِيًّا \* ثُمِّ لَنَجْعَ اللّهِينَ اتّقُوا وَنَذَرُ الطَّالَمِنَ فَيهَا جَئيًا ﴾.

فالمكان : ساحة المحشر الذي وصَّفه الله تعالَى بـ ﴿ حَوْلَ جَهَنَّمَ ﴾

والزمان: يوم الحشر، ويوم النزع، ﴿ لَنَحْشُرَنَّهُمْ ﴾، ﴿ ثُمَّ لَنَنزِعَنَّ ﴾.

فهناك الحشر، وهناك النزع، وهناك الجثو على الركب، وهذه مشاهد تقع يوم القيامة قبل دخول أهل النار في النار كما أخبرنا الله تعالى في كتابه الكريم في آيات أخرى.

ونشاهد أيضاً في ذلك المكان والزمان: الملائكة وهي تسوق الناس ومعهم الشياطين. ونشاهد المتقين وقد أنجاهم الله من هول ذلك المكان والزمان. ونشاهد عملية نثر الظالمين والمجرمين ٤٠١ في أمكنتهم جاثين على الركب ينتظرون لحظات سوقهم إلى أبواب جهنم، قال الله تعالى: ﴿وَنَسُوقُ ٱلْجُرمِينَ إِلَىٰ جَهَنَمَ ورُدًا﴾.

وهذا المشهد الرهيب فيه البشارة للمتقين وفيه الإنذار للظالمين، وقد عبر عن هذه الحقيقة العلامة ابن عاشور، حيث قال: « فالمعنى: وعلاوة على ذلك ننجي الذين اتقوا من ورود جهنم. وليس المعنى: ثمّ ينجي المتقين من بينهم بل المعنى أنهم نجّوًا من الورود إلى النّار. وذكر إنجاء المتقين: أي المؤمنين، إدماج ببشارة المؤمنين في أثناء وعيد المشركين، ١٠٠٠.

#### العنى اللغوى للكلمات الواردة في هذه الأيات الكريمة الأيات الكريمة

والكلمات النورانية التي اختارها الله تعالى لتصور للثقلين مشاهد الخلائق في ذلك اليوم، يوم الحشر، تعطي المعاني روحاً تجذب إليها كل من أفرغ فكره وإحساسه وكيانه لكلام الله تعالى.

ونحن عند قراءتنا لهذه الآيات الكريمة نكون أمام مشاهد عظيمة:-

لحظاتها الأولى تضم الأتقياء والظالمين، وفي لحظاتها التالية نشاهد عملية التمييز والفصل بين الفريقين، وفي لحظاتها الآخيرة نرى بكل وضوح الفريقين وقد انفصلا انفصالاً تاماً عن بعضهما البعض.

ونشاهد الملائكة وهم في حركة شديدة تتميز بالسرعة والحيوية والاهتمام المطلق لأجل عدم تضييع ولو لحظة واحدة في سبيل نجاة المتقين، كما تفعله فرق الإنقاذ والنجدة إن صح التشبيه.

ونشاهد عملية القبض على الظالمين من بين تلك الخلائق والقذف بهم بعيداً على أبواب جهنم وهم في ذل وصغار.

تلك المشاهد تتجلى لنا في ثلاث كلمات: في كلمة ﴿وَارِدُهَا﴾، وفي كلمة ﴿زُنُجِّي﴾، وفي كلمة ﴿وَنَذَرُ ﴾.

#### 🕸 المعنى اللغوي لكلمة ( ورد )

جاء في معجم مقاييس اللغة: « ( ورد ) الواو والراء والدال: أصلان، أحدهما الموافاة إلى الشيء، والثاني لونٌ من الألوان»<sup>٩٠٢</sup>.

وجاء في مختار الصحاح: «ورد و ر د: وَرَدَ يرِد بالكسر وُرُودا حضر و أُوْرَدَهُ غيره و اسْتَوْرَدَهُ أحضره »٠٠. وجاء في تاج العروس: « (و) الوَرْدُ (: الإِشْرَافُ عَلَى الماءِ وغيرِه، دَخَلَه أُو لَمْ يَدْخُلُه)، وقد وَرَدَ الماءَ وعَلَيْهِ وِرْداً ووُرُداً، وأنشد ابنُ سِيدَه قول زُهيْر:

فَلَمَّا وَرَدْنَ المَّاءَ زُرْقاً جِمَامُهُ وَضَعْنَ عَصِيَّ الْحَاضِرِ الْمُتَخَيِّم

معناه: لَمَا بَلَغْنَ الْمَاءَ أَقَمْنَ عليه، وكُلُّ مَنَ أَنَى مَكَاناً مَنْهَلاً أَوْ غَيْرَه فقد وَرَدَه، ومِن المَجاز قولُه تَعالى: ﴿ وَلِهُ مَعَالَى اللّهِ وَانِ مَنكُمْ إِلاَ وَارِدُهَا﴾ (سورة مريم، الآية: '') فسره ثعلبٌ فقال: يَردُونَهَا مع الكُفّار فَيَدُخُلُهَا الكُفّارُ ولا يَدْخُلُهَا المُسْلمون، والدليل على ذلك قول الله عزّ وجَلَ ﴿إِنّ الّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مَنَا الْحُسْنَى أَوْلَئِكَ عَنْهَا يَدُخُلُهُا المُسْلمون، والدليل على ذلك قول الله عزّ وجَلَ ﴿إِنّ الذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مَنَا الْحُسْنَى أَوْلَئِكَ عَنْهَا مُعْدُونَ ﴾ ﴿لاَ يَشْمَعُونَ حَسِيَسَهَا﴾ (سورة الانبياء، الآيتان: '' وَالالله وقال الرّجامُ: وحُجّتُهم في ذلك قَويَة، ونقل عن ابنِ مَسعودٍ والحُسنِ وقَتَادَةً أنهم قالوا: إنّ وُرُودَها ليس دُخولَها. وهو قويّي، لأن العربَ

Englitemetitemetitemetitemetitemetitemetitemetitemetitemetitemetitemetitemetitemetitemetitemetitemetitemetiteme

تقولُ: ورَدْنَا مَاءَ كَذَا، ولم يَدْخُلُوه، وقال الله عزّ وجَلّ: ﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَدْيَنَ ﴾ (سورة القصص، الآية: ٢٠) وفي اللُّفَة: وَرَدْتُ بَلَدَ كَذَا، ومَاءَ كَذَا، إِذَا أَشْرُفَ عليه، دَخَلَه أَو لم يَدْخُلُه، قال: الوُرُودُ بالإجماع ليس بدُخُول ... ° ° ° .

من هذه التعاريف المسجلة في كتب اللغة ندرك أن معنى قوله تعالى : ﴿ وَارِدُهَا ﴾ أي موافيها وحاضرها ومشرف عليها، وهذه معاني لا تستلزم معنى الدخول، ومن النقولات التي نقلناها عن علماء اللغة عرفنا عدم قبولهم لفكرة دخول المتقين النار.

## ﴿ المعنى اللغوي لكلمة ﴿ نُنَجَى ﴾

قال الراغب في شرح معنى كلمة « ُنجو « وما أشتق منها من كلمات:-

« نجو : أصل النجاء: الانفصال من الشيء، ومنه: نجا فلان من فلان وأنجيته ونجيته. قال تعالى: ﴿ وَأَنْجَيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ النمل٬ ° وقال: ﴿ إِنَّا مُنجُوكَ وَأَهْلَكَ ﴾ العنكبوت/ ٢٠ ... ١٠٠٪.

وقال ابن منظور:-

« النّجاءُ: الخَلاصُ من الشّيءِ ... أبو العباس في قوله تعالى: ﴿إِنَّا مُنَجُوكَ وأَهْلَكِ﴾ أي نُخَلِّصُك من العذاب وأهْلَك ﴾ أي نُخَلِّصُك من

إذاً هناك انفصالِ وخلاص للمؤمنين في يوم الحشر بعد حضورهم وموافاتهم للمكان الذي سماه الله تبارك وتعالى بـ﴿ حَوْلَ جَهَنَّمَ ﴾.

#### \* المعنى اللغوي لكلمة ﴿ وَنَذَرُ ﴾

قال الراغب الأصفهاني:-

« وذر : يقال: فلان يذر الشيء. أي: يقذفه لقلة اعتداده به، ولم يستعمل ماضيه. قال تعالى: ﴿ قَالُوا أَجِنْتَنَا لِنَعْبُدُ اللهُ وَحَدُهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُنَا ﴾، ﴿ وَيَذَرَكَ وَآلَهَبَكُ ﴾، ﴿ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾، ﴿ وَيَذَرُونَ أَنْواجاً ﴾، ﴿ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾، ﴿ وَيَذَرُونَ أَزُواجاً ﴾، ولم يقل: يتركون ويخلفون؛ فإنه يذكر فيما بعد هذا الكتاب إن شاء الله.

والوذرة: قطعة من اللحم، وتسميتها بذلك لقلة الاعتداد بها نحو قولهم فيما لا يعتد به: هو لحم على وضم ١٩٠٠ وقال ابن منظور: « ذرر: ذرّ الشيء يَذُرُه: أَخذه بأطراف أصابعه ثم نثره على الشيء. وذرّ الشيء يَذُرُهُ إِذَا بَدَدَهُ وَذُرّ إِذَا بُدَد . . . والذَرُ: مصدر ذَرَرْتُ، وهو أَخذك الشيء بأطراف أصابعك تَذُره ذَرّ الملح المسحوق على الطعام. وذَرَرْتُ الحَبّ والملح والدواء أَذُرُه ذَرّاً: فرّقته . . . و ذَرّ الله الخلق في الأرض: نَشَرَهُمْ. و الذرّية فعلية منه ١٩٠٠.

من هذه المعاني نرى الظالمين و هم ينثرون نثراً، كالحجارة وهي في رحلتها بين يد القاذف ومكان سقوطها. هذه هي المعاني اللغوية التي نطقت بها هذه الكلمات القرآنية في هذه الآيات الكريمة، ومنها نعرف عدم صحة القول الذي فسر (الورود) بالدخول الذي اعتمده الشيخ الشنقيطي وغيره، وعدم صحة القول الذي فسر قوله تعالى: ﴿وَنَلُدُ ﴾ بـ ( نترك ) وبـ (نبقي ) حسب أقوال الشنقيطي والرازي وغيرهما.

قال الشنقيطي في تفسير قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ نُنجِي الَّذِينَ اتَّقُواْ وَنَدُرُ الظَّالِمِنَ فِيهَا جِثْيًا ﴾ : « أي نترك الظّالمِين فيها جِثْيًا ﴾ : « أي نترك الظّالمِين فيها؛ بل الظّالمِين فيها؛ بل يدخلوها لمَّ يقلَ: ونذَر الظّالمِين فيها؛ بل يقول: ونُدخل الظّالمِين، وهذا واضح كما ترى وكذلك قوله: ﴿ ثُمّ نُنجَي الَّذِينَ اتّقُواْ ﴾ دليل على أنهم

وقعوا فيما من شأنه أنه هلكة، ولذا عطف على قوله: ﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا ﴾ قوله: ﴿ ثُمَّ نُنَجِّي الَّذِينَ اتَّقَوْا ﴾ "'1.

وقال الإمام الرازي: « قوله تعالى: ﴿ وَنَذَرُ ٱلظَّلِينَ فِيهَا جِئِيًّا ﴾ وهذا يدل على أنهم يبقون في ذلك الموضع الذي وردوه وهم إنما يبقون في النار ١١١٠.

فتفسير كلمة « نذر » هنا بمعنى « نترك »، أو بمعنى « نبقي » لا يترجم المعنى اللغوي المفعم بالحركة والنشاط والقوة لهذه الكلمة التي اختارها الله تعالى في هذا الموضع من كتابه العزيز، لأن الشيء المتروك والمبقى فيه جمود واستقرار لا يتعرض لقوة خارجية تنقله من مكان لآخر، ولكن الملقى به يتعرض لعملية قذف ونقل بقوة خارجية تنقله من مكان إلى مكان آخر.

فبعد معرفتنا لضعف جميع الروايات -التي اعتمد عليها القائلون بدخول المتقين في النار ثم إخراجهم منها- ندرك أن هذا التفسير الذي جنح إليه كثير من المفسرين لا أصل له.

وبعد معرفتنا للمعاني الصحيحة للكلمات التي حددت معاني هذه الآيات ندرك أن الخلائق تجتمع في أرض المحشر ثم تفترق من هناك إلى جهة الجنة أو إلى جهة النار من غير ذكر للصراط الذي ذكره كثير من العلماء عند تفسيرهم لكلمة الورود.

فبسبب اعتماد كثير من المفسرين على الروايات الضعيفة فُسرت هذه الآيات الكريمة تفسيراً غير صحيح، وكانت النتيجة أن صارت تفاسيرهم لهذه الآيات «مثار إشكال ومحطّ قيل وقال »١١٣.

#### النهج الصائب... المنافية المنافية

والمفسرون الذين فسروا القرآن بالقرآن، واعتمدوا الثابت الصحيح من الأدلة، ولم يلتفتوا إلى الضعيف من الروايات والأقوال، وشيدوا تفاسيرهم على تلك المعاني التي عرضتها كلمات القرآن الكريم من غير لي لاعناق آيات كتاب الله سبحانه وتعالى فقد سلمت أقوالهم من الاضطراب والتناقض.

قال البيضاوي - وهو يطبق منهج التفسير - عند تفسير قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ نُنَجِّي الَّذِينَ اتَّقَوْا ﴾: « فيساقون إلى الجنة وقرأ الكسائي ويعقوب ننجي بالتخفيف، وقرىء ثم بفتح الناء أي هناك. ﴿ وَ نَذَرُ ٱلظّٰلِينَ فيها جنيًا ﴾ منهاراً بهم كما كانوا، وهو دليل على أن المراد بالورود الجثو حواليها وإن المؤمنين يفارقُون الفجرة إلى الجنة بعد تجاثيهم، وتبقى الفجرة فيها منهاراً بهم على هيئاتهم ؟ ١٠٠.

فهذا التفسير الذي قاله البيضاوي هنا هو التفسير الذي نصت عليه آيات كثيرة في كتاب الله تعالى.

قال الإمام الطبري عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السّاعَةُ يَوْمَنَدْ يَتَفَرَقُونَ ﴾ : ) يقول تعالى ذكره: ويوم تجيء الساعة التي يحشر فيها الخلق إلى الله يومئذ، يقول في ذلك اليوم يتفرّق أهل الإيمان بالله، وأهل الكفر به، فأما أهل الإيمان، فيوُخذ بهم ذات اليمين إلى الجنة، وأما أهل الكفر فيؤخذ بهم ذات اليمين إلى النار، فهنالك يميز الله الخبيث من الطبّب ، ١٠٠٠.

وقال الإمام الطبري أيضاً :» ومعنى قوله:﴿يُؤمَنَذ يَصْدُرُ النَّاسُ أَشْتَاتًا ۚ ﴾عن موقف الحساب فِرَقًا متفرّقين، فآخذ ذات اليمين إلى الجنة، وآخذ ذات الشمال إلى النار «١٠٠.

وقال الإمام الطبري عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ فَأَقَمْ وَجُهَكَ للدّينِ الْقَيِّم مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا مَرَدّ لَهُ مِنَ الله يَوْمَنذ يَصَدّعُونَ ﴾:» يوم يجيء ذلك اليومُ يصدّع الناسُ، يقول: يتفرّق الناس فرقتين من قولهم: صَدّعتُ الغَنْم صدعتين: إذا فرقتها فرقتين: فريق في الجنة، وفريق في السعير»١١٠.

فهذه الآيات ذكرت الفصل بين فريق الجنة وفريق السعير ثم السير بالفريقين بعد ذلك في اتجاهين

منفصلين وبعيدين عن بعضهما البعض. وليس في تلك الآيات أي ذكر للعبور فوق جهنم الذي روجت له روايات لا تقوم عليها أي حجة.

ففكرة امتطاء الفريقين لظهر الصراط وهما في سيرهما إلى الدارين لا وجود لها من بين تلك المشاهد التي صورها القرآن الكريم ليوم القيامة منذ الخروج من القبور إلى الدخول من أبواب الجنة أو أبواب النار.

وما جاء من معنى في قوله تعالى :﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السّاعَةُ يَوْمَئُذُ يَتَفَرَقُونَ ﴾، و﴿ يَوْمَئُذُ يَصْدُرُ النّاسُ أَشْتَاتًا﴾، و﴿ يَوْمَئُذُ يَصَدّعُونَ ﴾، هو نفس المعنى الذي جاء في قُوله تعالى: ﴿ ثُمَّ نُنجّي الَّذِينَ اتّقُوا وَنَذَرُ الظّالمِنَ فيهَا جُثيًا﴾.

فهذه الآيات تقرر أن الخلائق تنفصل وتتفرق وتتصدع وتذهب أشتاتاً في فريقين لا يجمعهما صراط واحد. بل هم في طريقين مختلفتين: طريق صوب أبواب الجنان وطريق صوب أبواب النيران والعياذ بالله.

قال ابن عاشور: « ... ولأن فضل الله على المؤمنين بالجنة وتشريفهم بالمنازل الرفيعة ينافي أن يسوقهم مع المشركين مَساقاً واحداً، كيف وقد صُدّر الكلام بقوله ﴿فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَالشّيَطِينَ ﴾ (مريم: ^^) وقال تعالى: ﴿يَوْمَ نَحْشُرُ الْلَتْقِينَ إِلَى الرّحْمَانِ وَفْدًا \* وَنَسُوقُ ٱللَّجْرِمِينَ إِلَىٰ جَهْنَمَ وِرْدًا﴾ (مريم: ^^، ^^)، وهو صريح في اختلاف حشر الفريقين "<sup>٧١٠</sup>.

ومن كل ما سبق ذكره ندرك أن فكرة مرور الخلائق على ظهر جهنم فوق الصراط لا أصل لها سوى روايات ضعيفة ليست بأهل لكي تبنى عقيدة إسلامية.

ومما يبطل فكرة مرور الأتقياء فوق جهنم هو وصف الله سبحانه وتعالى لمكان وجود الأتقياء يوم القيامة، حيث قال جل وعلا : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنّا الْحُسْنَى أُولِيَكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ (١٠١) لا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا اشْتَهَتْ أَنفُسُهُمْ خَالَدُونَ (٢٠٠) ﴾.

قال أبنَ عاشور: « وجملة ﴿ لا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا ﴾ بيان لمعنى مبعَدون، أي مبعدون عنها بعداً شديداً بحيث لا يلفحهم حرّها ولا يروعهم منظرها ولا يسمعون صوتها، والصوت يبلغ إلى السمع مِنْ أبعد مما يلغ منه المرئي.

والحسيس: الصوت الذي يبلغ الحس، أي الصوت الذي يسمع من بعيد، أي لا يقربون من النار ولا تبلغ أسماعهم أصواتُها، فهم سالمون من الفزع من أصواتها فلا يقرع أسماعهم ما يولمها »٩١٨ .

فهذه الآية ترد فكرة مرور الأتقياء على ظهر جهنم، وهذا دليل آخر على بطلان تفسير قوله تعالى : ﴿ وَإِنْ مَنْكُمْ إِلاَ وَاردُهَا ﴾ بـ ( المرور ) على الصراط.

ومما يبطل فكرة مرور الظالمين على الصراط فوق جهنم- حسب ما قالته الروايات- هو خطاب الله تعالى لأهل النار بدخول جهنم من أبوابها، وليس من فوق صراط ممدود كما ذكرت الروايات المخالفة للقرآن الكريم.

فقد قال تعالى: ﴿ فَادْخُلُواْ أَبْوَابَ جَهَنَّمَ خَالِدينَ فِيهَا فَلَبِنْسَ مَثْوَى الْمُتَكَيِّرِينَ ﴾.

قال الإمام الطبري: « ادخلوا أبواب جهنم، يعني: طبقات جهنم، ﴿ خالدِينَ فيها ﴾ يعني: ماكثين فيها ١١٠٩.

وقال القرطبي: « قوله تعالى: ﴿فَادْخُلُوا أَبُوَابَ جَهَنَّمَ ﴾ أي يقال لهم ذلك عند الموت. وقيل: هو بشارة لهم بعذاب القبر؛ إذ هو باب من أبواب جهنم للكافرين. وقيل: لا تصل أهل الدركة الثانية إليها مثلاً إلا بدخول الدركة الأولى ثم الثانية والثالثة هكذا. وقيل: لكل دركة باب مفرد، فالبعض يدخلون من باب

والبعض يدخلون من باب آخر. فالله أعلم» ٩٢٠.

وقال الألوسي: « ﴿ فَاذْخُلُوا أَبُوابَ جَهَنَّمَ ﴾ خطاب لكل صنف منهم أن يدخل باباً من أبواب جهنم، والمراد بها إما المنفذ أو الطبقة ٣٠٠٠.

وقال الشيخ السعدي: « ﴿ فَادْخُلُوا أَبْوَابَ جَهَنَمَ ﴾ كُلُّ أهل عمل يدخلون من الباب اللائق بحالهم » ٢٠٠٠. وقال في موضع آخر من تفسيره: » وفي الآيات دليل على أن النار والجنة لهما أبواب تفتح و تغلق، وأن لكل منهما خزنة. وهما الداران الخالصتان، اللتان لا يدخل فيهما إلا مَن استحقهما، بخلاف سائر الأمكنة والدور ... ٣٠٠٠.

فهذه الآية تحدد الأبواب لولوج أهل النارفي النار، والعياذ بالله. ولم تذكر تساقط الكفار من فوق الصراط إلى دركات النار.

والمشهد الذي فيه ولوج العصاة إلى النار من أبوابها فيه دليل على بطلان تفسير قوله تعالى :﴿وَإِنْ مِنْكُمْ إِلاّ وَاردُهَا﴾ بـ ( المرور ) على الصراط فوق جهنم. والحمد لله رب العالمين.

فمن كل ما سبق عرضه هنا نعلم أن جميع الخلائق ترد ساحة العرض الأكبر يوم القيامة، ثم تنفصل الخلائق حسب الإيمان والأعمال. فأهل الجنة يؤخذ بهم صوب أبوابها، وأهل الجحيم - والعياذ بالله - الخلائق حسب الناء ثم يدخل كل فرد منهم في منزله الذي عمل لأجله في الحياة الدنيا. فكل المشاهد التي يعرضها القرآن الكريم، والأحاديث الصحيحة ليوم القيامة منذ الخروج من القبور إلى دخول أصحاب الدارين في منازلهم ليس فيها ذكر للصراط ومرور الخلائق عليه، والروايات التي ذكرت الصراط لا تقوم بها حجة حسب منهج الأمة.

# \* العنصر الرابع، الرواية التي جاء فيها، ( فيأتيهم الله تبارك وتعالى في صورة غير صورته التي يعرفون)

جاءت رواية الصورة منسوبة إلى الصحابيين أبي هريرة وأبي سعيد الخدري سي المقضّما، وقد ذكرتُ في كتاب ( الميزان القسط ٢٠٠٩ ) عدم اعتماد الشطر الأول من هذه الرواية في إثبات معتقد رؤية الله سبحانه وتعالى، فأرجو من القارئ الكريم مراجعة كل ما قلته ونقلته في الكتاب المذكور.

وأما فكرة إخراج العصاة من النار – والتي ذُكرتُ في الشطر الثاني من الرواية المنسوبة إلى أبي هريرة والرواية المنسوبة إلى أبي سعيد سُخُشِما – فهي كذلك لا تثبت لأسباب سنذكرها في هذا الموضع من هذا البحث إن شاء الله تعالى.

#### ١- الرواية المنسوبة إلى أبي هريرة سي الله

قال الإمام مسلم: «حدّثني زُهَيُرُ بُنُ حَرْبِ: حَدَّنَنَا يَعَقُوبُ بُنُ إِبْرَاهِيمَ: حَدَّنَنَا أَبِي، عَنْ ابْن شهابِ عَنْ عَطَاء بْن يَزِيدَ اللَّيْتِيَّ أَنَ أَبَا هُرَيْرَة، أَخْبَرَهُ: أَنَّ نَاساً قَالُوا لرَسُولِ اللهِ: يَا رَسُولَ اللهِ! هَلَ مَرَى رَبَّنَا يَوْمَ الْقَيَامَة؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «هَلْ تُضَارُونَ فِي رُونِيَة الْفَمَر لَيْلَةَ الْبُدْرِ؟» قَالُوا: لاَ. يَا رَسُولَ اللهِ! قَالَ: هَلْ تَصَارُونَ فِي رُونِية الْفَمَر لَيْلَةَ الْبُدْرِ؟» قَالُوا: لاَ. يَا رَسُولَ اللهِ! قَالَ: فَإِنَكُمْ مَرُونَهُ كَذَلِك. يَجْمَعُ اللهِ النّاسَ فِي الشّمْسُ الشّمْسُ الشّمْسُ. وَيَتَبِعُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ شَيْعًا فَلْيَتَبِعُهُ. فَيَتَبِعُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الشّمْسُ الشّمْسُ. وَيَتَبِعُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الطّواغِيتَ الطّواغِيتَ الطّواغِيتَ. وَتَبْعَى هذه الأُمَّةُ فِيهَا مُنَافَقُوهَا. فَيَأْتِيهُمُ اللهِ، تَبَارِكُ وَيَعْلَى وَلَمْ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الطّواغِيتَ الطَّواغِيتَ الطَّوَاغِيتَ. وَتَبْعَى هذه الأُمَّةُ فِيهَا مُنَافَقُوهَا. فَيَأْتِيهُمُ اللهِ، تَبَارِكُ وَلَعْنَى فَاللّهُ اللهِ النّه مِنْكَ. هذَا مَكَانَا حَتَى وَتَعْلَى بَعْهُ لُونَاءًا مَنْ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ مِنْ كَانَ يَعْبُدُ الطَّواغِيتَ الطَّوَاغِيتَ الْوَلَوْلُولُ اللهُ وَيَتَعْمُ لُونَ اللهُ النّهُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ لِمُعْلَى اللهُ مَنْكَ اللّهُ مَنْكَ. هذَا مَكَانَا حَتَى وَتَعْلَى اللهُ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ اللّهُ مَنْكَ. هذَا مَكَانَا حَتَى اللهُ مَنْكَ. هذَا مَكَانَا حَتَى اللهُ اللهُ مَنْكَ اللّهُ مَنْكُ. وَلَوْلُولُ الْفَالِقُولُ اللهُ اللهُ النّهُ عَلَى اللهُ النّهُ مَنْكُ. اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْعُولُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَولُولُولُ اللهُ الْعَلَى اللهُ الْمُؤْلِقُولُ الْعَلَولُولُ اللّهُ الْعُولُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ ا

يَاتَيْنَا رَبُنَا. فَإِذَا جَاءَ رَبُنَا عَرَفْنَاهُ. فَيَأْنِيهُمُ الله تَعَالَى في صُورَته الَّتِي يَعْرفُونَ. فَيَقُولُ: أَنَا رَبُكُمْ. فَيَقُولُونَ: أَنْتَ رَبُّنَا. فَيَشَّعُونَهُ. وَيُضْرَبُ الصَرَاطُ بَيْنُ ظَهْرَيْ جَهَنَّم. فَأَكُونَ أَنَّا وَأَمَتِي أَوّلَ مَنْ يُجيزُ. وَلاَ يُتَكَلّمُ يَوْمَنك إلاّ الرُسُلُ. وَذَعْوَى الرُسُل يَوْمَنَكِ: بِاللّهُمْ: سَلِّمْ: سَلِّمْ: وَفِي جَهَنّمَ كَلاَلِيكِ مِثْلِ شَوْكِ السّعْدَانِ. هَلْ رَائِتُمُ اَلْسَعْدَانَ؟» قَالُوا: نَعْمْ. يَا رَسُولَ الله! قَالَ: «فَإَنَّهَا مثْلُ شَوْك السّعْدَانَ. غَيْرَ أَنَّهُ لا يَعْلَمُ مَا قَدْرُ عظمهَا الأ الله. تَخْطَفُ النَّاسَ بِأَغْمَالِهِمْ. فَمِنْهُمُ الْمُومن يَقِيَ بِعَمَلِهِ. وَمِنْهُمُ الْمَجَازَي حَتِي يُنَجَى. خُتَّى إذَا فَرَغَ الله مَن الْقَضَاء يَيْنَ الْعَبَاد، وَأَرَادَ أَنْ يُخْرَجَ برَحْمَته مَّنْ أَرَادَ مَنْ أَهْلَ النّار، أَمَرَ الْمَلائكَةَ أَنْ يُخْرِجُوا مَنَ النّارِ مَنْ كَانّ لاَ يُشْرَكُ بَاللهَ شَيْئاً، ثَمَنْ أَرَادَ اللهَ تَعَاَلَى أَنْ يَرْحَمَهُ، مَمَّنْ يَقُولَ: لاَ إلهَ إلاّ اللهِ. فَيَعْرِفُونَهُمْ في النّار. يَعْرِفُونَهُمْ بِأَثْرِ السُّجُود. تَأْكُلُ النَّارُ من ابْن آدَمَ إلاَّ أثْرَ السُّجُود. حَرَّمَ الله عَلَى النَّار أَنْ تَأْكُلَ أَثْرَ السَّجُودَ. فَيُخْرَجُونَ أ مَرَّ النَّارِ وَقَدَ امْتَحَشُّوا. فَيُصَّبُّ عَلَيْهِمْ مَاءُ الْحَيَاة. فَيَنْبُتُونَ مَنْهُ كَمَا تَنْبُتُ الْحَبَةُ فِي جَميل السَيْلِ. ثُمَّ يَفْرُ غُ الله نْعَالَى مَنَ الْقَضَاء بَيْنَ الْعبَاد. وَيَبْقَى رَجُلُ مُقْبِلٌ بَوجْهه عَلَى النّار. وَهُوَ آخِرُ أَهْلَ الْجَنّة دُخُولاً الْجَنّةُ. فَيَقُولُ: أَيْ! رَبُّ اصْرِفٌ وَجْهِيَ عَنِ النَارِ . فَإِنَّهُ قَدْ قَشَبَنَي رِينَحَهَا وَأَحْرَقَنِي ذَكَاوُهَا. فَيَدَّعُو اللّه مَا شَاءَ اللّه أَنْ يَدْعُوَهُ. نُمُّ يَقُولُ اللهُ تَبَّارَكَ وَتَغَاَّلَ: هَلْ عَسَيْتَ إِنْ فَعَلْتُ ذَلَكَ بِكَ أَنْ تَشَّالَ غَيْرَهُ! فَيَقُولُ: لاَ أَسْأَلُكَ غَيْرَهُ. وَيُعْطَى ﴾. رَبُّهُ مِنْ عُهُود وَمَوَاثَيْقَ مَا شَاءَ الله. فَيَصْرِفُ الله وَجْهَهُ عَن النّار. فَإِذًا أَفْبَلَ عَلَى الْجُنَّة وَرَآهَا سَكَتُ مَا شَاءَ الله أَنْ يَشْكَتَ. ثُمَّ يَقُولُ: أَيْ رَبِّ قَدَّمْنِي إِلَى بَابِ الْجَنَّةِ. فَيَقُولَ اللَّهَ لَهُ: أَلَيْسَ قَدْ أَعْطَيْتَ عُهُودَكَ وَمَوَاتْيَقَكَ لاَ تَسْأَلُني غَيْرَ الَّذي أَعْطَيْتُكَ. وَيُلكَ يَّا اَبْنَ آدَمَ مَا أَغْدَرَكَ فَيَقُولَ: أَيْ رَبّ! وَيَدْعُو الله حَتّى يَقُولَ لَهُ: فَهَلْ عَسَيْتَ ۚ إِنَّ أَعْطَيْتُكَ ذَلكَ أَنْ تَسْأَلُ غَيْرَهُ فَيَقُولُ: لاَ. وَعزَّتكَ فَيُعطى رَبَّهُ مَا شَاءَ الله منْ عَهُود وَمَهَواثيقَ. فَيُقَدِّمُهُ إِلَى بَابِ الْحَنَّةِ. فَإِذَا قَامَ عَلَى بَابِ الْحَنَّة انْفَهَقَتْ لَهُ الْجَنَّةُ. فَرَأَى مَا فيهَا منَ الْخَيْرُ وَالسَّرُورِ. فَيَسْكَتُ مَا شَاءَاللهُ أَنْ يَسْكُتَ. ثُمَّ يَقُولُ: أَيْ رَبِّ! أَدْحَلُنى الْجَنَّة. فَيَقُولُ اللهٰ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لَهُ: ٱلْيُسَ قِدْ أَعْطَيْتَ عَهُو دَكَ وَمَوَالْيَقَكَ أَنْ لاَ تَسْأَلُ غَيْرَ مَا أَعْطِيتَ. وَيْلَكَ يَا آَبْنَ آدَمَ! مَا أَغْدَرَكَ! فَيَقُولُ: أَيْ رَبّ! لاَ أَكُونُ أَشْقى خَلْقكَ. فَلاَ يَرَّالَ يَدْعُو الله حَتَّى يَضْحَكَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى منْهُ. فَإِذَا ضَحكَ الله منْهُ، قَالَ: ادْخُل الْجَنَّةَ. فَإِذَا دَخُلُهَا قَالَ الله لَهُ: تَمَنُهُ. فَيَسْأَلُ رَبَّهُ وَيَتَمَنَّى. حَتَّى إنَّ الله لَيُذَكَّرُهُ مَنْ كَذًا وَكَذَا، حَتَّى إذَا انْقَطَعَّتْ به الأَمَانُ. قَالَ الله تَعَالَى: ذلكَ لَكَ وَمثْلُهُ مَعَهُ. قَالَ عَطِاءُ لِنَّ يَزِيدَ: وَأَلُو سَمَيدَ الْخُذْرِيُ مَمَ أَبِي هُرَيْرَةَ لاَ يَرُدُ غَالِيه منْ حَديثِه شِيْئاً. حَتّى إِذَا حَدّثَ أَلِمُو هُرَيْرَةَ: إِنَّ اللهِ قَالِ لذَلكَ الرِّجُل: وَمِثْلُهُ مَعْهُ. يَا أَبَا هُرَيْرَةَ قَالَ أَبُو هُرَيْرَةُ: مَا حَفظُتُ إِلاَّ قَوْلُهُ: «َذلكَ لَكَ وَمثْلُهُ مَعَهُ». قَالَ أَبُو سَعيَدُ: أَشْهَدُ أَنّي حَفَظْتُ منْ رَسُول اللهْ قَوْلُهُ: ذلكَ لَكَ وَعَشَّرَهُ أَمْثَالِه. قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: وَذَلكَ الرَّجُلُ آخرُ أَهْلَ ٱلجُّنَّة دُخُولاً ٱلجُّنَّةُ ».

أخرج هذه الرواية الإمام مسلم ٦٠، والامام البخاري ٦٢، وابن حبان ٩٢، وأبو يُعلى ٩٢، والنسائي ٩٠٠ . ذكرتُ جانباً من جوانب ضعف متن هذه الرواية في كتاب ( الميزان القسط ) ونقلت هناك عن كثير من العلماء عدم تقبلهم لما جاء في هذه الرواية من صور مصادمة لعقيدة التنزيه والتقديس.

وأما سند هذه الرواية فلا يخلو من علة لوروده من قبل عنعنة الزهري.

فقد ذكر ابنُ حجر الزهريَ ٢٠ ضمن المرتبة الثالثة من المدلسين ٢٠٠. وقد وصف ابن حجر أفراد هذه الطبقة من المدلسين بقوله: « الثالثة : من أكثر من التدليس فلم يحتج الأثمة من أحاديثهم إلا بما صرحوا فيه بالسماع، ومنهم من رد حديثهم مطلقا، ومنهم من قبلهم كأبي الزبير المكي »٢٠٠.

وجاءت هذه الرواية من طريق الزهري عند الإمام البخاري<sup>۱۲۱</sup>، <sup>۱۲۱</sup> وفيها التصريح بالتحديث بين الزهري وشيخيه سعيد بن المسيب وعطاء بن يزيد، ولكن تلك الطريق لا يعتد بها أيضاً وذلك لورودها من قبل أبي اليمان الحكم بن نافع البهراني مولاهم.

قال الحافظ ابن حجر: «قال الأثرم: سئل أبو عبد الله عن أبي اليمان فقال: أما حديثه عن صفوان وحريز فصحيح، قال: وهو يقول: أخبرنا شعب، واستحل ذلك بشيء عجيب ٩٠٠٠. قال أبو عبد الله: كان أمر شعيب في الحديث عسراً جداً، وكان علي بن عياش سمع منه، وذكر قصة لأهل حمص أراها أنهم سألوه أن يأذن لهم أن يرووا عنه، فقال لهم: لا. ثم كلموه، حضر ذلك أبو اليمان فقال لهم: ارووا عني تلك الأحاديث. فقلت لأبي عبد الله: مناولة؟ قال لو كان مناولة كان لم يعطهم كتباً ولا شيئاً، إنما سمع هذا الأحاديث. فقلت لأبي عبد الله: مناولة؟ قال لو كان مناولة كان لم يعطهم كتباً ولا شيئاً، إنما سمع هذا المفضل بن غسان، عن يعيى بن معين: سألت أبا اليمان عن حديث شعيب ابن أبي حمزة فقال: ليس هو مناولة، المناولة لم أخرجها لأحد... وقال شعيب بن عمرو البردعي، عن أبي زرعة الرازي: لم يسمع أبو اليمان من شعيب إلا حديثاً واحداً والباقي إجازة... وقال الآجري، عن أبي داود: لم يسمع أبو اليمان من شعيب إلا كلمة» "١٠.

من هذا يظهر لنا عدم سلامة أسانيد هذه الرواية المنسوبة إلى الصحابي الجليل أبي هريرة مُنْكُ.

وكم هي رغبتنا في أن نجد الحافظ ابن حجر قد طبق ما سجله في حق عنعنة الزهري ورواية أبي اليمان عند شرحه لهذه الرواية.

ولو أنه طبق ما سجله من أقوال لعرف أن هذه الرواية ليست مما يقوم عليها بنيان العقيدة الإسلامية الطاهـ ة.

وتما قاله الحافظ ابن حجر عند شرحه لهذه الرواية: « ... ويجمع بأن الملائكة يومرون على ألسنة الرسل بذلك، فالذين يباشرون الإخراج هم الملائكة ٣٧٠.

هذه الرواية التي ذكر فيها أن الله يامر الملائكة بإخراج أناس من النار لا تثبت - حسب قواعد علماء الأمة والتي سطرها ابن حجر نفسه في مؤلفاته - لهذا لا يصح الاعتماد عليها فضلاً عن جمع معانيها مع روايات أخرى.

#### ٧- الرواية المنسوبة إلى أبي سعيد الخدري العلاي المناس

قال الإمام البخاري: «حدَّننا بحيى بن بُكير حدثنا اللّبثُ بن سعد عن خالد بن يزيدَ عن سعيد بن أبي هلال عن زيد عن عطاء بن يسار عن أبي سعيد الحدري قال: قلا يا رسول الله هل نرى ربّنا يوم القيامة؟ قال: هل تضارُون في روية الشمس والقمر إذا كان صَحواً؟ قلنا: لا، قال: فإنكم لا تضارُون في روية ربّكم يومئذ إلا كما تضارُون في رويتهما، ثم قال: ينادي مناد ليُذهب كلُ قوم إلى ما كانوا يعبدون فيذهب أصحاب الوثان مع أوثانهم وأصحاب كلّ آلهة مع آلهتهم، حتى يبقى من كان يعبدُ الله من بَرّ أو فاجرٍ وغُبَرَاتٌ من أهل الكتاب ثم يُوثتى بجَهنّم تعرضُ كانها سَرابٌ، فيقال لليهود: ما كنتم تعبُدُون؟

قالواً: كنّا نعبُدُ عُزيراً ابن الله، فيقال: كذبتم لم يكن لله صاحبة ولا ولد فما تريدون؟ قالوا: نريد أن تسقيناً فيقال: اشربوا فيتساقطون في جهنم، ثم يقال للنصارى ما كنتم تعبدون؟ فيقولون: كنا نعبد المسيح ابن الله، فيقال: اشربوا فيتساقطون في جهنم، ثم يقال للنصارى ما كنتم تعبدون؟ فيقولون: كنا نعبد المسيح ابن الله فيقال: كذبتم لم يكن لله صاحبة ولا ولد، فما تريدون؟ فيقولون: نريد أن تسقينا، فيقولون: فارقناهم حتى يبقى من كان يعبد الله من بر أو فاجر فيقال لهم: ما يحبسكم وقد ذهب الناس فيقولون: فارقناهم ونحن أحوج منّا إليه اليوم، وإنا سمعنا منادياً ينادي: ليلحق كل قوم بما كانوا يعبدون وإنما ننتظر ربّنا، قال فيأتيهم الجبّار في صورة غير صورته التي رأوه فيها أوّل مرة، فيقولُ: أنا ربكم فيقولون أنت ربّنا، فلا يكلمه إلا الأنبياء فيقول: هل بينكم وبيئة آية تعرفونه؟ فيقولون السّاق، فيكشف عن ساقه، فيسجد له كل مؤمن، ويبقى من كان يسجد شدورية وسعة فيذهب كيما يسجد فيعود ظهره طبّةا واحداً ثمّ يوتى بالجسر فيهم في فيهم في ويقى من كان يسجد لله كل مؤمن،

ظهري جَهنّم، قلنا يا رسول الله وما الجسر؟ قال: مَدحَضة مَزلة عليه خطاطيف وكالريب وحسكة مفلطَحة لها شوكة عُقيفاء تكون بَنجْد يقال لها السعدان، المؤمن عليها كالطرف وكالرق وكالريح وكأجاويد الخيل والرّكاب فناج مُسلّم وناج مخدُوش ومكدوس في نار جهنّم حتى يَمرّ آخرُهُم يُسحب سحباً فما أنتم بأشد لي مناشدة في الحق قد تبين لكم من المؤمن يومئذ للجبّار، وإذا رأوا أنهم قد بحوًا في إخوانهم يقولون: ربّنا إخواننا الذين كانوا يصلون مَعنا ويصومون معنا ويعملون معنا، فيقول الله تعالى: اذهبوا فمن وجَدتم في قله مثقال دينار من إيمان فأخر جوه، ويحرّمُ الله صُورَهُم على النار فياتونهم وبعضهم قد عَاب في النار إلى قدمه وإلى أنصاف ساقيه فيخرجون من عرفوا ثم يعودون، فيقول: اذهبوا فمن وجدتم في قلبه مثقال نصف دينار فأخر جوه فيخرجون من عرفوا ثم يعودون، فيقول: اذهبوا فمن وجدتم في قلبه مثقال ذرة من إيمان فأخر جوه فيخرجون من عرفوا ثم يعودون، فيقول: اذهبوا فمن وجدتم في قلبه مثقال ذرة من إيمان وأخرجه فيخرجون من عرفوا أبو سعيد: فإن لم تصدّقوني فاقرءوا: هإن الله لا يظلم مثقال ذرة من إيمان تلك حسنة يُضاعفها النساء: ٤٠٠ يَشفَعُ النبيُونُ والملائكة والمؤمنون، فيقول الجُبَارُ: بقيت شفاعتي فيقبض تلك حسنة يُضاعفها هي النساء المتحشوا فيلقون في نهر بأفواه الجنّة يُقال له ماء الحياة فينبتُون في حافتيه كما تبت الشجرة فما كان إلى الظلّ كان أبيض فيخرجُون كأنهم اللولُو فيجعَلُ في رقابهم الخواتيم منها كان أخضر، وما كان منها إلى الظلّ كان أبيض فيخرجُون كأنهم اللولُو فيجعَلُ في رقابهم الخواتيم فيخطون الجنّة.

فيقول أهلُ الجنة: هؤلاءِ عُتَفَاءُ الرحمنِ أدخَلَهُم الجنة بغير عملٍ عمِلوه ولا خيرٍ قدَّموه، فيقال لهم: لكم ما رايتُمُ ومثلُه معه .

أخرج هذه الرواية المنسوبة إلى الصحابي أبي سعيد الخدري الإمام البخاري ١٣٠، والإمام مسلم ١٠٠، وابن حبان ٢٠٠، والطيالسي ١٠٠.

أسانيد هذه الرواية لا تخلو من علل ٢٩٤٠، وأما متنها فهو معارض لقواطع الآيات القرآنية وكفي بهذه الأسباب أدلة لردها وعدم الإحتجاج بها.

والمتبع لطرق هذه الرواية يجدها موقوفة على الصحابيين جابر بن عبد الله وأبي هريرة كما أوردها الإمام مسلم'' والإمام الطبري'''.

فكون هذه الرواية موقوفة على الصحابيين جابر بن عبد الله وأبي هريرة ففيها دليل آخر على اضطراب سندها خاصة إذا علمنا أن جابر بن عبد الله وأبي هريرة وأبي سعيد الخدري كانوا ينقلون روايات إسرائيلية عن مسلمة أهل الكتاب.

ومما جاء في هذه الرواية من أقوال يدمغها الحق الذي ذكره الله تعالى في كتابه العزيز وذكره رسوله الكريم يَوَالله: - • « اذهبوا فمنْ وجَدتم في قلبه مثقال دينار من إيمان فأخرجوه، ويحرّمُ الله صُورَهُم على النار فيَأْتُونهم

وبعضهم قد غَاب في النّار إلى قدمه وإلى أنَصاف ساقيه فيُخرِجونَ مّن عَرفوا ثم يَعودون ... ». هذه المبلّة تنك المردد الذرف في النّام أنّ من ناب من المردد المردد المردد المردد المردد المردد المردد المردد

هذه الرواية تذكر المؤمنين الذين نجو من النار بأنهم يدخلون جهنم مرات عديدة، ويبحثون في سرادقها عن عصاة المسلمين لأجل إخراجهم. وهذا القول ينقضه القرآن الكريم جملة وتفصيلا.

فقد قال الله تعالى عند ذكره لعباده الأبرار: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَّا الْحُسْنَى أُوْلَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ (''') لا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا اشْتَهَتْ أَنفُسُهُمْ خَالدُونَ (''') ﴾. فعبادَ الرحمن مبعدُون عن جهنم بنص القرآن الكريم، ولكن هذه الرواية الضعيفة تذكر أن الرسول يَتِكْ والمؤمنين يبحثون في دركات جهنم عن العصاة.

وكفي بهدم القرآن لأفكار هذه الرواية حجة على عدم الأخذيما جاء فيها من تصورات لا صلة لها بعقيدة

قال الشيخ القرضاوي: « أن السنة مبينة للقرآن، فلا يجوز رد السنة اكتفاء بالقرآن، كما لا يجوز قبول السنة المناقضة للقرآن، لأن البيان لا يناقض المبين، إنما يوضحه وبيين المراد منه، بتخصيص عامه أو تقييد مطلقه أو تفسير مبهمه، أو تفصيل مجمله "٢٠٠.

وعدم تقيد العقول بالثابت من الأدلة في حق عباد الله تعالى من الرسل والأنبياء والمؤمنين تجعل المرء يقبل على كل ما هب ودب من أقوال ويتقبل كل رواية لأجل نصرة أفكاره حتى ولو على حساب منزلة رسول الله يَنْيُة في الآخرة.

قد أورد الحيدري رواية واحتج بها في إثبات أن الرسول ﷺ يدخل النار لأجل البحث عن العصاة وإخراجهم منها.

فقد أورد الحيدري الرواية التي فيها: « ... فيدخل جبرئيل على النبي صلى الله عليه وآله وهو في خيمة من درة بيضاء لها أربعة آلاف باب ولها مصراعان من ذهب. فيقول: يا محمد جنتك من عند العصابة العصاة من أمتك يعذبون بالنار وهم يقرئونك السلام ويقولون: ما أسوأ حالنا وأضيق مكاننا.

فياتي النبي صلى الله عليه وآله عند العرش، فيخر ساجداً ويثني على الله ثناءً لم يثنه أحد مثله. فيقول الله عز وجل: ارفع رأسك وأسأل تعط واشفع تشفع.

فيقول: يا رب، الأشقياء من أمتى قد أنفذت فيهم حكمك.

فيقول الله عز وجل: قد شفعتك فيهم، فات النار وأخرج منها من قال: لا إله إلا الله.

فينطلق النبي صلى الله عليه وآله، فإذا نظر مالك إلى محمد صلى الله عليه وآله قام تعظيماً له، فيقول: يا مالك ما حال أمتى الأشقياء؟

فيقول مالك: ما أسوأ حالهم وأضيق مكانهم.

فيقول النبي صلى الله عليه وأله: افتح الباب وأرفع الطبق ... ويخرجهم جميعاً »٩١٧.

فلماذا تطفو هذه الرواية وأمثالها على السطح عند الحديث عن مسألة لا أصل لها؟.

فحب الانتصار للأفكار الموروثة - ولو على حساب منزلة الرسل والأنبياء والمؤمنين العالية في الدنيا والآخرة - هو الجواب لهذا السؤال.

فهل من رجعة صادقة إلى تطبيق المناهج الإسلامية؟.

وهل من همة عالية تحقق لمناهج أمتنا الهيمنة على كل البحوث التي تسطرها أقلام المسلمين؟.

فلنا أن ندعوا لأجل وحدتنا ولم شملنا وطرد كل قول ضعيف وغريب من أوساط محافلنا.

العنصر الخامس: رواية الشفاعة العظمى يوم القيامة (ليس الإخراج من نار جهنم، بل من حرارة يوم الموقف).

فرواية الإمام مسلم والإمام البخاري الآتية فيها مشهد من مشاهديوم القيامة والذي يتجلى فيه معنى من معاني ( المقام المحمود ) الذي سيهبه الله تعالى لعبده ورسوله ﷺ رحمة بعباده.

قال الإمام مسلم ١٤٠٠:

« حدّثنا أَبُو الرَّبِيعِ الْعَنَكِيُّ . حَدَّثَنَا حَمَادُ بْنُ زَيْد . حَدَّثَنَا مَعْبَدُ بْنُ هلاَل الْعَنْزِيُّ . ح وَحَدَّثَنَاهُ سَعِيدُ بْنُ مَنْصُورٍ وَاللّفَظ لَهُ حَدَّثَنَا حَمَادُ بْنُ زَيْدٍ . حَدَّثَنَا مُعْبَدُ بْنُ هِلاَلِ الْعَنْزِيُّ، قَالَ: انطلَقْنَا إِلَى أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ وَتَشَفَعْنَا بِثَابِدِ، فَانِنَهَمْنَا إِلَيْهُ وَهُو يُصلّي الصَّحَى. فَاسْتَأَذُنَ لَنَا تَّابِتٌ. فَدَخَلْنَا عَلَيْه. وَأَجْلَسَ ثَابِتاً مَعُهُ عَلَى مَرِهِ. فَقَالَ لَهُ: يَا أَبَا حَمْزَةً إِنَّ إِخْوَانَكَ مِنْ أَهْلِ الْبَصْرَة يَسْأَلُونَكَ أَنْ تُحَدِّئُهُمْ حَدِيتُ الشّفاعَة. قَالَ: حَدَّنَكَ عُمُمَ عَلَيْهُ النَّاسُ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ. فَيَأْتُونَ إَبْرَاهِيمَ. فَيَقُولُ: لَشْتُ لَهَا. وَلَكُنْ عَلَيْكُمْ مُوسَى عَلَيْه السّلامُ. فَإِنَّهُ خَلِيمُ اللهِ السّلامُ. فَإِنَّهُ خَلِيمُ اللهِ السّلامُ فَإِنَّهُ وَلَيْ كُمْ مُعِيمَى عَلَيْه السّلامُ فَإِنَّهُ وَلَيْ فَيَعْنَى مَ اللهِ السّلامُ. فَإِنَّهُ خَلِيمُ اللهِ فَيُونَتَى عِيسَى عَلَيْه السّلامُ فَإِنَّهُ وَلَيْ فَيَعْولُ: لَسْتُ لَهَا. وَلَكَنْ عَلَيْكُمْ مِعِيمَى عَلَيْهِ السّلامُ فَإِنَّهُ وَلَيْ فَيَقُولُ: لَسْتُ لَهَا. وَلَكُنْ عَلَيْكُمْ مِعِيمَى عَلَيْهِ السّلامُ فَإِنَّهُ وَلَوْتَى عَلَيْكُمْ مِعِيمَى عَلَيْهِ السّلامُ فَإِنَّهُ وَلَيْ فَافُولُ: لَسْتُ لَهَا. وَلَكُنْ عَلَيْكُمْ مِعِيمَى عَلَيْهِ السّلامُ فَإِنَّهُ وَلَيْ فَافُولُ: لَسْتُ لَهَا. وَلَكُنْ عَلَيْكُمْ مُحَمَد عَلِيهُ السّلامُ فَأَلْكُمْ مُعَلِيمَ اللهِ وَلَيْكُمْ مُعَلِيمً عَلَيْهُ وَلَى اللّهُ فَاللّهُ فَافُولُ: الشّفَالُ فَافْعُلُ فَاللّهُ فَافُولُ: وَسَلْ مُنْفَالُ لَيْ: الْعَمْدُ وَلَيْ يَسْمَعُ لَكَ. وَسَلْ تُعَلَّمُ وَلَيْ اللّهُ وَلَى اللّهُ الْعَلَمُ فَاللّهُ وَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلَا يَسْمَعُ لَكَ. وَسَلْ تَعَلَمُ وَلَيْ الْمُعَلِي وَقُلْ اللّهُ وَلَوْ يَسْمَعُ لَكُ وَلَمُ اللّهُ وَالْعَلَى فَاخُورُ اللّهُ مَنْقَالُ لَيَ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَالْعَلَى فَاخُورُ اللّهُ مَنْقَالُ لَيَ اللّهُ الْفَعُولُ وَيْ اللّهُ مَنْهُ اللّهُ وَالْعَلْمُ فَافْعُلُ فَالْعُلُولُ فَاعُلُولُ واللّهُ وَالْمُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ عَلَى الْمُعَلِي وَاللّهُ الْمُعَلِي وَلَمْ اللّهُ اللّهُ وَلَلْكُولُ اللّهُ وَلَا فَعَلْمُ اللّهُ وَالْمُعْلَى فَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا لَعْلَمُ اللّهُ اللّهُ الْمُعَلِمُ اللّهُ وَلَوْلُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا الْمُعَلِمُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّ

ولقد وصف الحافظ ابن حجر مشهد يوم القيامة بقوله: «ومن تأمل الحالة المذكورة عرف عظم الهول فيها، وذلك أن النار تحف بأرض الموقف وتدنى الشمس من الرؤوس قدر ميل، فكيف تكون حرارة تلك الأرض وماذا يرويها من العرق حتى يبلغ منها سبعين ذراعاً مع أن كل واحد لا يجد إلا قدر موضع قدم، فكيف تكون حالة هؤلاء في عرقهم مع تنوعهم فيه، إن هذا لما يبهر العقول ويدل على عظيم القدرة ويتضي الإيمان بأمور الآخرة أن ليس للعقل فيها بحال، ولا يعترض عليها بعقل ولا قياس ولا عادة، وإنما يؤخذ بالقبول ويدخل تحت الإيمان بالغيب، ومن توقف في ذلك دل على خسرانه وحرمانه. وفائدة الإخبار بذلك أن يتبه السامع فيأخذ في الأسباب التي تخلصه من تلك الأهوال، ويبادر إلى التوبة من التبعات، ويتضرع إليه في سلامته من دار الهوان، وإدخاله دار الكرامة بمنه وكرمه المهوان، وإدخاله دار الكرامة بمنه وكرمه المهوان، وإدخاله دار الكرامة بمنه وكرمه المهوان المهوان، وإدخاله دار الكرامة بمنه وكرمه المهوان وليدا المهوان وليدا المهوان وليدا المهوان وليوله المهوان وليدا وليدا وليدا وليدا وليدا المهوان وليدا المهوان وليدا وليد

وقال بدر الدين العيني: « والحديث ° 1 يدل على امتياز هو لاء السبعة من بين الخلق، ولا يكون ذلك إلا يوم القيامة يوم يقوم الناس لرب العالمين، ودنت منهم الشمس، ويشتد عليهم حرها ويأخذهم الغرق ولا ظل هناك لشيء إلا ظل العرش» ١٠٠٠.

وقال الأستاذ سلطان بن محمد الحراصي: « لا ريب أن يوم القيامة يوم عصيب، يشتد فيه الهول ويعظم الخطب، حيث تنشق السماء، وتتهاوى الأجرام، وتزلزل الأرض، وتتفجر البحار، ويتخلخل نظام الكون بأسره بأمر الواحد الأحد ... ويوم القيامة يمتاز بكثرة أهواله، وشدة طوله، وما يلقاه فيه الناس من الخوف والقلق والاضطراب والنصب والهلع وذلك إلى أن يحاسب كل أحد منهم بما قدم في هذه الحياة الدنيا إن خيراً فخير، وإن شراً فشر ... وبذلك تتجلى رحمة الله تعالى الواسعة في هذا الموقف، إذ يأذن بالشفاعة لفصل القضاء بين الناس في ذلك الموقف العظيم، وهي شفاعة لأهل الموقف جميعاً لتقريب ساعة الحساب، وثعرف بالمقام المحمود ... ٢٠٥٠.

فهذه الرواية تصور لنا مشهداً من مشاهد يوم القيامة- قبل دخول أهل الجنة في الجنة وقبل دخول أهل

النار في النار–، وتدل على أن الإخراج المذكور لأهل الإيمان هو من حرارة وشدة وهول يوم المحشر ٢٠٠٠، وليس الحروج من نار جهنم لا أصل له وقد عارضته أدلة كثيرة من كتاب الله ومن سنة رسوله المصطفى ﷺ.

، جاء في هذه الرواية:» فَيُقَالُ: انْطَلِقْ. فَمَنْ كَانَ فِي قُلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةٍ مِنْ بُرَةٍ أَوْ شَعِيرَةٍ مِنْ لِيمَانٍ فَأَخْرِ جُهُ مُنهَا. فَانْطَلِقُ فَافْعَلُ ».

وانطلاق الرسول عَبَالَة في عرصات يوم القيامة لأجل بعث أهل الجنة إلى أبوابها، ولكي يتميز المؤمنون عن غيرهم ممن استوجب النار، جاءت به آيات بينات وبينت هذه الرواية جانباً من تفاصيله.

فلا يخطر في بال المسلم أن الرسول عَلَيْكُ ينطلق إلى نار جهنم ليخرج منها من وقع فيها ٢٠٠١، فهذا أمر مستحيل في حق عباد الله المصطفين الذين أبعدهم الله تعالى عن جهنم. ومن هذه القاعدة الإيمانية في حق الرسول عَلَيْكُ ومن ظاهر هذه الرواية نعرف أن الإخراج المقصود هو من حرارة الموقف في ذلك اليوم الرهيب وليس من نار جهنم بعد دخول العصاة فيها.

وهذا المعنى قد ذكره علي القاري، حيث قال في ( مرقاة المفاتيح ): « وثانيهما: أن يراد بالنار الحبس والكربة وما كانوا به من الشدة ودنو الشمس إلى رواوسهم وحرها والجامهم العرق، وبالخروج الخلاص منها . قلت: وهذا القول وإن كان مجازاً لكنه إلى حقيقة الأمر أقرب وإلى أصل القضية أنسب، فإن المراد بهذه الشفاعة الكبرى وهي المعبر عنها بالمقام المحمود واللواء الممدود على ما قاله ﷺ: آدم ومن دونه تحت لوائي يوم القيامة . ومحط هذه الشفاعة هي الخلاص من الحبس والقيام والأمر بالمحاسبة للأنام» مصمود واللواء الممدود على ما قاله المحاسبة للأنام» مصمود والله على المعاسبة للأنام» والمربالمحاسبة للأنام» والمناد الشفاعة هي الخلاص من الحبس والقيام والأمر بالمحاسبة للأنام» والمناد الشفاعة المناد الشفاعة المناد المناد المناد المناد الشفاعة المناد المناد

وقول الرسول عَيْكُ :-

« فَيُقَالُ لِيَ: انْطَلِقْ. فَمَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ أَدْنَى أَذْنَى أَذْنَى مِنْ مِثْقَالِ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ مِنْ إِيمَانٍ فَأَخْرِ جْعُهُ مِنَ النّارِ.. فَأَنْطَلَقُ فَأَفْعَلُ »

فهو لاء الذين تخرجهم شفاعة الرسول ﷺ من موقف يوم القيامة – حسب ما تفصله لنا هذه الرواية الصحيحة – ليسوا من الذين قال عنهم الرسول ﷺ في روايات صحيحة كثيرة: –

- « مَنِ ادَّعَي إِلَى غَيْرِ أَبِيهٍ، وَهُوَ يَعْلَمُ أَنَّهُ غَيْرُ أَبِيهِ، فَالْجُنَّةُ عَلَيْه حَرَامٌ »١٠٠.
  - « لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ لاَ يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَائقَهُ » ٩٠٠.
- « مَن اقْتَطَعَ حَق امْرى، مُسْلِم بيَمينه، فَقَدْ أَوْجَبَ الله لَهُ النّارَ، وَحَرّمَ عَلَيْهِ الْجَنَةَ» فَقَالَ لَهُ رَجُلّ: وَإِنْ
   كَانَ شَيْنًا يَسِيرًا، يَا رَسُولِ اللهُ؟ قَالَ: «وَإِنْ قَضِيبًا مِنْ أَرَاك»، ٩٠٨.
  - « مَا مِنْ عَبْد يَسْتَرْعيه الله رَعيةً، يَمُوتُ يَوْم يَمُوتُ وَهُو غَاشٌ لرَعيته، إلا حَرَمَ الله عَلَيْه الْجنة » ١٩٠٩.
    - « مَن قَتلَ مُعاهداً لم يرخ رائحة الجنة، وإنّ ريحها توجّدُ من مَسيرة أربعين عاماً » ٩٠.
      - ( لا يَدْخُلُ الْجُنَّةُ قَاطِعٌ ) ١٦١.
      - ﴿ لاَ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ قَتَاتٌ ١١٢٠.
      - « لا يَدْخُلُ الْجَنَةَ مَنْ كَانَ في قَلْبه مثْقَالُ ذَرّة منْ كبر "٩٦٣.
        - « مَنْ كَذَبَ عَلَى فَلْيَتَبِوَّا مَقْعَدَهُ مَنَ النار »¹¹¹٠.

فهولاء الذين توعدهم الرسول ﷺ بدخول نار جهنم لن تنالهم الشفاعة التي يخص بها الرسول ﷺ أولئك الذين يأتون إلى يوم القيامة بالحد الأدنى من الإيمان الشرعي مع سلامتهم من السيئات التي من شأنها

جر اصحابها إلى نار جهنم الخالدة والعياذ بالله تعالى.

وأما قول القائلين – عند شرحهم لهذه الروايات التي توعد فيها الرسول عَلَيْكُ أهل الكبائر بدخول النار والحرمان من الجنة – : « لا يدخل الجنة يريد جنة دون جنة » ٩٦٠، وقولهم: « فليس معنى قوله لا يدخل الجنة، أنها حرمت عليه كتحريمها على المشرك بل لا يدخل الجنة مع الداخلين من أول الأمر » ٩٦٠، فهي أقوال لا أساس لها في مصادر العقيدة الإسلامية.

فهذه التقديرات والاستثناءات التي جاء بها الشراح هنا لم يذكرها الله تعالى في كتابه العزيز، ولم تثبت عن رسول الله ﷺ، ولكن أملتها روايات ضعيفة لا يثبت منها شيء في ميزان الله العادل.

فلا نقرأ من قول الرسول على أن من «كَانَ في قَلْبِه مثْقَالُ حَبّة منْ بُرَة أَوْ شَعيرَة منْ إِيمَان »، أو من «كَانَ في قَلْبه أَذْنَى أَذْنَى أَذْنَى منْ مثْقَالَ حَبّة منْ خَرْدَلَ منْ إِيمَان » أن أَهْلَ الكَبَائر يدخلُونَ في زَمُرة من يخرجهم الرسولَ عَلَيْه من ساحة موقف يوم ألقيامة إلى أبواب الجنان، لأن الرسول عَلَيْه هو نفسه من توعد أهل الكبائر بالحرمان من الجنة، ولأن جميع الأدلة التي أعتمد عليها في ذكر العذاب المؤقت في النار لا يصح منها شيء. ولأن أصحاب الكبائر ممن ماتوا عليها ليس لهم حظ في اسم الإيمان الشرعي حيث أخلوا بأحد ركانزه وهو العمل بالجوارح.

فقد قال العلامة ابن تيمية: « فهذا حكم اسم الإيمان إذا أطلق في كلام الله ورسوله، فانه يتناول فعل الواجبات، وترك المحرمات، ومن نفى الله ورسوله عنه الإيمان، فلا بدأن يكون قد ترك واجباً أو فعل محرما، فلا يدخل في الاسم الذي يستحق أهله الوعد دون الوعيد، بل يكون من أهل الوعيد، ٩٦٠٠.

وقال العلامة ابن القيم: « الإيمان أعظم النعم ويزيلها الذنب : وأعظم النعم الإيمان، وذنب الزنا والسرقة وشرب الخمر وانتهاب النهبة يزيلها ويسلبها "،٩٦٨ .

وقال ابن القيم أيضاً: «كل من عصى الله جاهل: فلو تصور العامل بمعصية الله بعد طاعته، هذا المعنى حق تصوره، وتأمله كما ينبغي، لما سوّلت له نفسه - والله- إحراق أعماله الصالحة وإضاعتها، ولكن لا بد أن يغيب عنه عمله عند المعصية، ولهذا استحق اسم الجهل، فكل من عصى الله فهو جاهل، ١٩٠٩.

وقال الشيخ محمد بن عبد الوهاب: « . . فنقول لا خلاف بين الأمة أن التوحيد لا بد أن يكون بالقلب الذي هو العلم، واللسان الذي هو القول، والعمل الذي هو تنفيذ الأوامر والنواهي، فإن أخل بشيء من هذا لم يكن الرجل مسلماً، فإن أقر بالتوحيد ولم يعمل به فهو كافر معاند كفرعون وإبليس، وإن عمل بالتوحيد ظاهراً وهو لا يعتقده باطناً فهو منافق خالص، وهو شر من الكافر »٧٠.

وقال الشيخ ابن عثيمين: فإذا أصاب الإنسان دماً حراماً فإنه يضيق عليه دينه. أي: إن صدره يضيق به حتى يخرج منه والعياذ بالله ويموت كافراً. وهذا هو السر في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُوْمَناً مَتَعَمَداً فَجَزَآوَهُ وَهَدُمُ خَالداً فِيهَا وَغَضِبَ الله ويكوت كافراً. وهذا له عَذَاباً عظيماً ﴾ فهذه خمس عقوبات والعياذ بالله: جهنم خالداً فيها وغضب الله عليه ولعنه. وأعد له عذاباً عظيماً. لمن قتل مؤمناً متعمداً لأنه إذا قتل مؤمناً فقد أصاب دماً حراماً. فيضيق عليه دينه ويضيق به صدره حتى ينسلخ من دينه بالكلية. ويكون من أهل النار المخلدين فيها »١٧١.

ويوضح سماحة الشيخ أحمد بن حمد الخليلي حفظه الله تعالى مآل الناس يوم القيامة بقوله: « والتحقيق أن العبرة بخواتم الأعمال، فمن ختم له بالعقيدة الصحيحة والعمل الصالح كان سعيداً عند الله مهما عمل من قبل، فإن التوبة تمحو الآثام وتطهر صاحبها من الحوب، ومن خيّم له بالاصرار على الآثام لم تجده أعماله السابقة شيئاً لأنها عبطة بإصراره، والله تعالى يقول ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَلُ الله مَن الْمُتَقِينَ ﴾ ( المائدة ٢٠ ) و التَقوى لا

تجامع الإصرار »٩٧٢.

وقال سماحة الشيخ الخليلي أيضاً: » هذا ومما يجب أن لا يفوتنا ذكره أن البراءة من صاحب الكبيرة لا تعني بحال إخراجه من ملة الإسلام، ولا حرمانه من حقوق المسلمين، ما عدا الولاية في الدين إلى أن يتوب، فهو معصوم اللم، لا يستباح قتله إلا بإحدى ثلاث، وهي: الردة عن الإسلام، أو الزنى بعد الإحصان، أو قتل النفس المحرمة بغير حق، وهو معصوم المال فلا يستباح ماله؛ وإن زنى أو قتل من أجل مراعاة حرمة التوحيد، ولا يمنع التناكح والتوارث بينه وبين أهل الإسلام، ويبادل السلام، ويشمت إذا عطس، ويدفن إن مات في مقابر أهل التوحيد، ويوارى بطريقة المسلمين، وإنما تبقى البراءة منه إن لم يتب، فرضاً لازماً، أداء لحق الله تعالى، وحفاظاً على نظام الدين، وغيرة على حرمات الحق، وتمييزاً بين البررة والفجرة » عدم.

والتفاوت في منازل أهل الجنة أمر يقر به جميع المتقين، والداخلون في الجنة منهم الأول الذي لا يسبقه أحد، ومنهم الآخر الذي تعلق بعد دخوله الأبواب.

فأول الداخلين هو: عبد الله ورسوله محمد بن عبد الله عَلِيُّهُ.

• حيث قال عَلَيْنَ : ﴿ وَأَنَا أَوَّلُ مَنْ يَقْرَعُ بَابَ الْجُنَة ﴾ ١٧٠.

• وجاء قول خازن الجنان لرسول الله عَيْثَة : « بِكَ أُمِرْتُ لاَ أَفْتُحُ لاَحَد قَبْلَكَ » ٩٧٠.

وبعد الرسول ﷺ تدخل وفود الرحمن من أبواب الجنان، فالسابق منهم من سبق بإيمانه وعمله، وكل له حظه في نعيم الله الدائم.

وقد جاء في تفسير آية الأعراف ما يبين أن هناك السابق وهناك اللاحق من أهل الجنان.

قال ابن عاشور :» والذي ينبغي تفسير الآية به: أنّ هذه الأعراف جعلها الله مكاناً يوقف به من جعله الله مكاناً يوقف به من جعله الله من أهل الجنّة قبل دخوله إياها، وذلك ضرب من العقاب خفيف، فجعل الدّاخلين إلى الجنّة متفاوتين في السبق تفاوتاً يعلم الله أسبابه ومقاديره، وقد قال تعالى: ﴿ لَا يَيْسَتُوي مِنكُم مّنْ أَنفَقَ مِن قَبْل الْفَتْحِ وَقَاتَلُ أَوْلُكُ أَعْظُمُ ذَرَجَةً مِّنَ الَّذِينَ الْفَتْحِ وَقَاتَلُ وَكُلاً وَعَدَ اللهُ الْحُسْنَى ﴾ الحديد: ١٠ ٪ ١٧٪.

وقال الشيخ الشعراوي: «ومنتهى المنطق في القياس الموازيني أن يوجد فريق ثالث هم الذين تتساوى سيئاتهم مع حسناتهم، فلم تنقل موازينهم فيدخلوا الجنة، ولم تخف موازينهم فيدخلوا النار، وهؤلاء هم من تعرض أعمالهم على (لجنة الرحمة) فيجلسون على الأعراف. ومن العجيب أنهم حين يشاهدون أهل الجنة يقولون لهم سلام عليكم على الرغم من أنهم لم يدخلوا، لكنهم يطمعون في أن يدخلوا، لأن رحمة الله سبقت غضبه. ﴿ وَنَادَوْا أَصْحَابَ آلَجُنّةِ أَن سَلامٌ عَلَيكُمْ لَم يُذْخُلُوهَا وَهُمْ يَظْمَعُونَ ﴾ الأعراف: ٢٠ سبقت غضبه.

فأصحاب الأعراف قد أتوا بالإيمان الشرعي، ولم يأتوا بكبائر الذنوب، وهذا أهلهم لنيل شرف النجاة يوم القيامة، ودخول الجنة بعد حبسهم في ساحات الموقف.

وبعد عرض رواية ( الصورة ) على منهج الأمة الإسلامية تبين لنا عدم صلاحيتها في تأسيس تصور إسلامي نظيف وذلك لمناقضتها للعقيدة الثابتة في الله سبحانه وتعالى وفي رسله الكرام صلوات الله وسلامه عليهم.

ورواية الصورة التي ذكرت اخراج طائفة من المسلمين من نار جهنم لم تأت من طريق قوية يُعتمد عليها في ترسيخ العقائد الإسلامية، ومع هذا فهي مناقضة لما جاء في رواية الشفاعة العظمى الصحيحة التي بينت بكل وضوح أن الشفاعة هي في إخراج المسلمين من حرارة يوم الموقف وشدته وهوله وليس في إخراج العصاة من دركات نار جهنم.

# ﴿ المنصر السادس؛ الرواية التي فيها؛ (يخرُج قوم منَ النار بعدما مسَهُم منها سَفعٌ، فيدخُلون الجِنة، فيُسمَيهم أهلُ الجِنة؛ الجهنميين)

جاءت هذه الرواية في كتب الحديث منسوبة إلى أنس بن مالك، وعمران بن حصين، وحذيفة بن اليمان، وعبدالله بن مسعود، والمغيرة بن شعبة، وعبد الله بن عمرو، وجابر بن عبدالله، وأبي سعيد الخدري الله بن عمرية من معيد المدري المعينة من المعينة المعينة المعينة من المعينة من المعينة الم

أخرج هذه الرواية الإمام البخاري، والإمام أحمد، وابن أبي عاصم، وأبو يعلى، واللالكائي، والدارمي، والطبراني، وابن خزيمة، والطيالسي، وأبو داود، وابن ماجة، وابن حبان، وغيرهم. كما سيأتي تفصيله فيما يأتي.

#### ﴿ رواية منسوبة إلى الصحابي أنس بن مالك

جاءت هذه الرواية منسوبة إلى الصحابي أنس بن مالك من طريق همام بن يحيى بن دينار الأزدي عند
الإمام البخاري<sup>٩٧٨</sup>، والإمام أحمد ٩٠٠٠.

هذه الرواية من هذه الطريق لا يصح الاحتجاج بها وذلك لورودها من قبل همام بن يحيى بن دينار الأزدي: قال ابن حجر '^١: «... قال الحسن بن علي الحلواني : سمعت عفان يقول كان همام لا يكاد يرجع إلى كتابه ولا ينظر فيه، وكان يخالف فلا يرجع إلى كتابه ثم رجع بعد فنظر في كتبه فقال: يا عفان كنا نخطئ كثيراً فنستغفر الله تعالى ...

وهذا يقتضي أن حديث همام بآخره أصح ممن سمع منه قديماً، وقد نص على ذلك أحمد بن حنبل وقال أبو بكر البرديجي : همام صدوق يكتب حديثه ولا يحتج به ... وقال الساجي : صدوق سيئ الحفظ ما حدث من كتابه فهو صالح وما حدث من حفظه فليس بشيء».

وقال الذهبي: « ... قال أبو حاتم: ثقة، في حفظه شيء وكان يحيى القطان لا يرضى حفظه ... وقال محمد بن المنهال: عن يزيد بن زريع - وسئل عن همام، فقال: كتابه صالح وحفظه لا يسوى شيئاً . وقال عمرو بن على : كان يحيى لا يرضى حفظه ولا كتابه، ولا يحدث عنه ... » ' ١٨٠.

- والذي يثبت خطأ همام في هذه الرواية واضطرابه في نقلها رواية جاءت عند الإمام البخاري<sup>١٨٠</sup>،
   وأبي يعلى<sup>١٨٠</sup>، وابن أبي عاصم<sup>١٨٠</sup>، والبغوي<sup>١٨٥</sup>، حيث رواها قتادة بالعنعنة عن شيخه أنس بن مالك
   وكما هو معروف أن قتادة مدلس من الطبقة الثالثة فلا تقبل عنعنته ١٨٠٠.
  - وجاءت هذه الرواية المنسوبة إلى أنس بن مالك في مسند الإمام أحمد ١٩٨٧.

فمن المعلوم أن مسند الإمام أحمد هو رواية أبي بكر أحمد بن جعفر بن حمدان بن مالك القطيعي عن عبد الله بن الإمام أحمد.

قال الذهبي في ترجمة أبي بكر القطيعي: «صدوق في نفسه مقبول، تغير قليلاً ... قال أبو عمرو بن الصلاح: اختل في آخر عمره، حتى كان لا يعرف شيئاً ثما يقرأ عليه، ذكر هذا أبو الحسن ابن الفرات ... قال ابن أبي "نخوارس: لم يكن في الحديث بذاك. له في بعض مسند أحمد أصول فيها نظر. وقال البرقاني: غرقت قطعة من كتبه، فنسخها من كتاب ذكروا أنه لم يكن سماعه فيه؛ فغمزوه لأجل ذلك، وإلا فهو ثقة ... "^^^.

 وجاءت هذه الرواية المنسوبة إلى أنس بن مالك عند الدارمي<sup>١٨٩</sup> من طريق عمرو بن أبي عمرو المختلف فيه. قال ابن حجر: « قال عبد الله بن أحمد عن أبيه: ليس به بأس . وقال الدوري عن ابن معين: في حديثه ضعف ليس بالقوي . وقال ابن أبي خيثمة عن ابن معين: ضعيف ... "١٠٠.

 وجاءت هذه الرواية المنسوبة إلى أنس بن مالك عند ابن أبي عاصم ١٩٦٠ وأبي بكر السجستاني ١٩٦٠ من طريق أبي عمرو بن أنس وهو رجل لم أعثر له على معدل أو مجرح في كتب الرجال التي بين يدي.

#### السحابي عمران بن حصين السحابي عمران بن حصين

• وجاءت هذه الرواية منسوبة إلى الصحابي عمران بن حصين من طريق الحسن بن ذكوان عند الإمام البخاري 117، وأبى داود 11، والطبراني 11، وابن ماجة 11، والبغوي 11،

#### هذه الرواية ضعيفة وذلك لورودها من قبل أبي سلمة الحسن بن ذكوان البصري:

قال ابن حجر: «قال ابن معين، وأبو حاتم: ضعيف. وقال عمرو بن علي: كان يحيى يحدث عنه، وما رأيت عبد الرحمن حدث عنه قط. وقال أبو حاتم، والنسائي أيضاً: ليس بالقوي. وقال أبو أحمد بن عدي: يروي أحاديث لا يرويها غيره، وأرجو أنه لا بأس به ... وقال الساجي: إنما ضعف لمذهبه، وفي حديثه بعض المناكير. ذكره يحيى بن معين فقال: صاحب الأوابد منكر الحديث وضعفه، قال: وكان قدرياً. وقال ابن أبي الدنيا: كان يحيى يحدث عنه، وليس عندي بالقوي. وقال عبد الله بن أحمد عن أبيه: أحاديثه أباطيل. وقال الأثرم: قلت لأبي عبد الله: ما تقول في الحسن بن ذكوان؟ فقال: أحاديثه أباطيل

#### اليمان اليمان اليمان اليمان

• وجاءت هذه الرواية منسوبة إلى الصحابي حذيفة بن اليمان من طريق حماد بن أبي سليمان عند ابن أبي عاصم ١٩٠٠، وابن خريمة ١٠٠٠، وفي مسند الإمام أحمد ١٠٠٠، وعند اللالكائي ١٠٠٠.

### حماد بن أبي سليمان، مسلم الأشعري، مولاهم، أبو إسماعيل الكوفي

قال ابن حجر في تقريب التهذيب: « فقيه صدوق، له أوهام »٢٠٠٢.

وقال أيضاً في تهذيب التهذيب: «قال أحمد: مقارب، ما روى عنه القدماء سفيان و شعبة ... وقال ابن السمبارك عن شعبة: كان لا يحفظ ... وقال أبو حاتم: حماد هو صدوق، لا يحتج بحديثه، وهو مستقيم في الفقه، فإذا جاء الآثار شوش ... وقال ابن سعد: كان ضعيفاً في الحديث، واختلط في آخر أمره، وكان مرجئاً، وكان كثير الحديث، إذا قال برأيه أصاب، وإذا قال عن غير إبراهيم أخطاً. وقال الذهلي: كثير الخطأ و الوهم. وقال شعبة: كنت مع زبيد فمر رنا بحماد، فقال: تنح عن هذا فإنه قد أحدث. وقال مالك بن أنس: كان الناس عندنا هم أهل العراق حتى وثب إنسان يقال له حماد فاعترض هذا الدين فقال فيه برأيه» السناد ...

وقال ابن حجر عند كلام له حول رواية أخرى جاءت من عدة طرق إحداها من طريق حماد بن أبي سلمان: « ... لكن من حيث الترجيح رواية الأعمش ومنصور لاتفاقهما أصح من رواية عاصم وحماد لكونهما في حفظهما مقال» ١٠٠٠.

وجاء في مسند الطيالسي ١٠٠٠ رواية منسوبة إلى حذيفة بن اليمان سين من طريق أبي عواقة الوضاح
 بن عبد الله اليشكري.

قال ابن حجر: « ... وقال أبو طالب عن أحمد: إذا حدث أبو عوانة من كتابه فهو أثبت وإذا حدث من غير كتابه ربما وهم ... وقال أبو زرعة: ثقة إذا حدث من كتابه.

# وَ وَاللَّهُ وَاللّلِي وَاللَّهُ وَاللّلَّالِمُ اللَّالَّالُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالُولُ

وقال أبو حاتم: كتبه صحيحة، وإذا حدث من حفظه غلط كثيراً، وهو صدوق ثقة ... وقال ابن عبد البر: أجمعوا على أنه ثقة ثبت حجة فيما حدث من كتابه، وقال: إذا حدث من حفظه ربما غلط»٧٠٠٠.

وليس في هذه الرواية ما يدل ويثبت أن أبا عوانة حدث أبا داود من كتابه.

## الله بن مسعود الله بن مسعود

• وأما الرواية المنسوبة إلى عبد الله بن مسعود فقد جاءت من قبل حماد بن سلمة وعطاء بن السائب عند أبي يعلى ١٠٠٠، ١٠٠٠، وابن حبان ١٠١٠، واللالكائي ١٠١١.

فحماد بن سلمة قد اختلط وتغير حفظه، وقد ذكرتُ أقوال علماء الجرح والتعديل في حماد بن سلمة في (الميان القسط)١٠١٢.

#### وأما عطاء بن السائب بن مالك الثقفي أبو السائب

فقد قال ابن حجر: «... قال أبو طالب عن أحمد: من سمع منه قديما فسماعه صحيح، ومن سمع منه حديثا لم يكن بشيء سمع منه قديما سفيان وشعبة ... وقال أبو حاتم: كان محله الصدق قبل أن يختلط صالح مستقيم الحديث ثم بآخره تغير حفظه، في حفظه تخاليط كثيرة »٢٠١٦.

وبهذا يتبين ضعف هذه الرواية المنسوبة إلى الصحابي عبد الله بن مسعود سُطُّخ.

#### \* رواية منسوبة إلى المغيرة بن شعبة

وأما الرواية المنسوبة إلى المغيرة بن شعبة فقد أخرجها الطبراني ١٠٠١، وابن خزيمة ١٠٠٠. وهي رواية ضعيفة
 لورودها من طريق أبي شيبة عبد الرحمن بن إسحاق بن سعد بن الحارث الواسطي الكوية.

نقد قال ابن حجر: ((قال أبو داود: سمعت أحمد يضعفه. وقال أبو طالب عن أحمد: ليس بشيء، منكر الحديث. وقال الدوري عن ابن معين: ضعيف، ليس بشيء. وقال ابن سعد، ويعقوب بن سفيان، وأبو داود، والنسائي، وابن حبان: ضعيف. وقال النسائي: ليس بذاك. وقال البخاري: فيه نظر. وقال أبو زرعة: ليس بقوي. وقال أبو حاتم: ضعيف الحديث، منكر الحديث، يكتب حديثه ولا يحتج به. وقال ابن خريمة: لا يحتج بحديثه ... وقال عبد الله بن أحمد عن أبيه: ليس بذاك، وهو الذي يحدث عن النعمان بن سعد أحاديث مناكير ١٠٤٠٠.

### ∦ رواية منسوبة إلى الصحابي عبد الله بن عمرو

 وأما الرواية المنسوبة إلى عبد الله بن عمرو فقد أخرجها ابن خزيمة ١٠١٧، وهي رواية ضعيفة لورودها من طريق خارجة بن مصعب بن خارجة الضبعي.

قال ابن حجر: «قال الأثرم عن أحمد: لا يكتب حديثه. وقال عبد الله بن أحمد: نهاني أبي أن أكتب عنه شيئاً من الحديث. وقال الدوري، ومعاوية عن ابن نمير: ليس بثقة. وقالا عنه مرة: ليس بشيء. وقال عباس عنه: كذاب. وقال معاوية عنه: ضعيف. وقال عثمان الدارمي وغيره عن ابن معين: ليس بشيء ... وقال البخاري: تركه ابن المبارك ووكيع ... وقال النسائي: متروك الأحاديث. وقال مرة: ليس بثقة. وقال مرة: ضعيف ... وقال أبو حاتم: مضطرب الحديث، ليس بقوي، يكتب حديثه ولا يحتمج به، لم يكن محله محل الكذب »١٠١٨.

## \* رواية منسوبة إلى الصحابي جابر بن عبد الله

وأما الرواية المنسوبة إلى جابر بن عبد الله فقد أخرجها ابن حبان ١٠٠١، وهي رواية ضعيفة لورودها من

#### قبَل عنعنة أبي الزبير محمد بن مسلم بن تدرس الأسدي مولاهم.

قال ابن حجر: «... قال عبدالله بن أحمد: قال أبي: كان أيوب يقول: حدثنا أبو الزبير، وأبو الزبير أبو الزبير أبو الزبير فلت كأنه يضعفه؟ قال نعم. وقال نعيم بن حماد: سمعت ابن عينة يقول حدثنا أبو الزبير وهو أبو الزبير أي كأنه يضعفه. وقال هشام بن عمار عن سويد بن عبدالعزيز قال لي شعبة تأخذ عن أبي الزبير وهو لا يحسن أن يصلي؟ وقال نعيم بن حماد سمعت هشيماً يقول سمعت من أبي الزبير فأخذ شعبة كتابي فمزقه... وقال محمد بن جعفر المدانني عن ورقاء قلت لشعبة ما لك تركت حديث أبي الزبير قال رأيته يزن ويسترجح في الميزان وقال يونس بن عبدالأعلى سمعت الشافعي يقول أبو الزبير يحتاج إلى دعامة... وقال يعقوب بن شيبة ثقة صدوق وإلى الضعف ما هو وقال ابن أبي حاتم: سألت أبي عن أبي الزبير فقال: يكتب حديثه ولا يحتج به وهو أحب إلى من سفيان...

قال شعبة لم يكن في الدنيا أحب إلى من رجل يقدم فأسأله عن أبي الزبير، فقدمت مكة فسمعت منه فبينا أنا جالس عنده إذ جاءه رجل فسأله عن مسألة فرد عليه فافترى عليه فقال له: يا أبا الزبير تفتري على رجل مسلم، قال: إنه أغضبني قلت: ومن يغضبك تفتري عليه؟ لا رويت عنك شيئاً...» ١٠٠٠.

وقال الذهبي: «وأما أبو محمد بن حزم فإنه يرد من حديثه ما يقول فيه: «عن» جابر و نحوه، لأنه عندهم ممن يدلس؛ فإذا قال: سمعت، وأخبرنا احتج به. ويحتج به ابن حزم إذا قال: "عن" مما رواه عنه الليث بن سعد خاصة... "١٠٠٠.

وقال الذهبي أيضاً: «وفي صحيح مسلم عدة أحاديث مما لم يوضح فيها أبو الزبير السماع عن جابر، وهي عن غير طريق الليث عنه، ففي القلب منها شيء»٢٠٢٠.

وأنت ترى أيها القارئ الكريم أن أبا الزبير لم يصرح في هذه الرواية بالسماع من جابر بل عنعن فيها عنه وهذا يكفي لإسقاط الاحتجاج بها.

## \* رواية منسوبة إلى الصحابي أبي سعيد الخدري

وأما الرواية المنسوبة إلى أبي سعيد الخدري فقد أوردها ابن خزيمة ١٠٢٠ من طريق سالم بن نوح بن أبي
 عطاء البصري، ومن طريق سعيد بن إياس الجريري.

فسَالِمُ بِنُ نُوح بِن أَبِي عَطَاء البَصْرِي الجَزَرِي أبو سَعِيدٍ العَطَّار، قد اختلف فيه علماء الجرح والتعديل.

قال ابن حجر: «قال عبد الله بن أحمد عن أبيه: ما بحديثه بأس. وقال الدوري عن ابن معين: ليس بشيء. وقال أبو زرعة: لا بأس به، صدوق، ثقة. وقال أبو حاتم: يكتب حديثه، ولا يحتج به ... وقال النسائي: ليس بالقوي . وقال ابن عدي: عنده غرائب وأفراد، وأحاديثه محتملة متقاربة ... وقال الدارقطني: ليس بالقوي» ١٠٠٠.

و أما سعيد بن إياس الجريري فقد اختلط في آخر عمره، فقد قال ابن حجر: «قال الدوري عن ابن معين: ثقة. وقال أبو حاتم: تغيّر حفظه قبل موته، فمن كتب عنه قديماً فهو صالح وهو حسن الحديث ... وقال ابن معين: قال يحيى بن سعيد معين عن ابن عدي: لا نكذب الله سمعنا من الجريري وهو مختلط ... وقال ابن معين: قال يحيى بن سعيد لعيسى بن يونس: أسمعت من الجريري؟ قال: نعم، قال: لا ترو عنه – يعني لأنه سمع منه بعد اختلاطه وقال الدوري عن ابن معين: سمع يحيى بن سعيد من الجريري وكان لا يروي عنه. قال ابن سعد: كان ثقة إن شاء الله إلا أنه اختلط في آخر عمره »١٠٠٠.

# ر بى ئەرىيىنىڭ ئۇرىيىنىڭ ئۇرىيىنىڭ ئۇرىيىنىڭ ئۇرىيىنىڭ ئۇرىيىنىڭ ئۇرىيىنىڭ ئۇرىيىنىڭ ئۇرىيىنىڭ ئۇرىيىنىڭ ئۇرىكى

وقد بين ابن الصلاح حكم روايات المخلطين حيث قال: « والحكم فيهم أنه يقبل حديث من أخذ عنهم قبل الاختلاط ولا يقبل حديث من أخذ عنهم بعد الاختلاط أو أشكل أمره فلم يدر هل أخذ عنه قبل الاختلاط أو بعده » "١٠٠٠.

وليس هناك من دليل يثبت أن سالم بن نوح أخذ هذه الرواية من الجريري قبل الاختلاط، لهذا فعلينا عدم قبول هذه الرواية حسب القاعدة التي ذكرها ابن الصلاح.

ومما سبق ذكره حول طرق هذه الرواية يتبين لنا عدم صحة أي سند منها وهذا كفيل بردها وتجنب ما تحمله من معاني.

وأما متن هذه الرواية فقد أتى بمعاني جرت الشراح لقول عبارات ردها القرآن الكريم عند ذكره لنعيم سكان الجنات الخالد.

فقد جاء عند القرطبي ما يشعر أن سبب طلب محو ذلك الاسم عنهم، وهم في جنات عدن، هو شعورهم بالحياء والعار والتنغيص من تعلق كلمة (جهنميون) على جباههم، حيث قال القرطبي: « ... قيل: إنحا سألوا ذلك بخلاف المتحابين في الله تعالى لأنهم أنفوا أن ينسبوا إلى جهنم التي هي دار الأعداء واستحيوا من إخوانهم لأجل ذلك، فلما من عليهم بدخول الجنة أرادوا كمال الامتنان بزوال هذه النسبة عنهم.

وقد روي مرفوعاً: «إنهم إذا دخلوا الجنة قال أهل الجنة: هؤلاء الجهنميون، فعند ذلك يقولون: إنهنا لو تركتنا في الناركان أحب الينا من العار، فيرسل الله ريحاً من تحت العرش يقال لها المثيرة فنهب على وجوههم فتمحي الكتابة و تزيدهم بهجة وجمالاً وحسناً» ... فإن قيل: ففي هذا ما يدل على أن بعض من يدخل الجنة قد يلحقه تنغيص ما، والجنة لا تنغيص فيها ولا نكد. قيل له: هذه الأحاديث تدل على ذلك وأن ذلك يلحقهم عند دخول الجنة ثم يزول ذلك الاسم عنهم، وقد مثل بعض علمائنا هذا الذي أصاب هؤلاء بالنسبة إلى أهل الجنة، وهو تشبيه حسن المناهدة الله المحتمد المناهدة الله المناهدة الله حسن المناهدة الله حسن المناهدة الله المناهدة المناهدة الله المناهدة المناهدة الله المناهدة الله المناهدة المناهدة المناهدة الله المناهدة الله المناهدة المناهدة الله المناهدة الله المناهدة المناهدة الله المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة المناهدة الله المناهدة الله المناهدة الم

وعند شرحه لهذه الرواية نقل علي القاري عن الطيبي ما نصه: « ليست التسمية بها تنقيصاً لهم بل استذكاراً ليزدادوا فرحاً إلى فرح وابتهاجاً إلى ابتهاج وليكون ذلك علماً لكونهم عتقاء الله تعالى ١٠٠٨.

وهذا التعليل الذي نقله على القاري لم يرتضه ابن حجر، حيث قال في الفتح:» وزعم بعض الشراح أن هذه التسمية ليست تنقيصاً لهم بل للاستذكار لنعمة الله ليزدادوا بذلك شكراً، كذا قال، وسؤالهم إذهاب ذلك الاسم عنهم يخدش في ذلك ١٠٠٩.

فهناك مندوحة واسعة لهؤلاء العلماء عن هذا التكلف الذي سطروه عند شرحهم لهذه الرواية التي لم تُبت أبداً. وهذه التعليلات ما كان لها أن تسطر في صفحات العلماء لو أن المنهج الصائب طبق عند تقييم هذه الرواية التي لا أصل لها.

\* العنصر السابع: الرواية التي جاء فيها: ﴿ وَلَٰكِنْ قَوْمٌ أَصَابَتْهُمُ النَّارُ بِذُنُوبِهِمْ ﴿ أَوْ قَالَ بِخُطَّايَاهُمْ) فَأَمَاتَهُمْ إِمَاتَةَ ﴾.

قَال الإمام مسلم ١٠٢ : « وُحَدَثني نَصْرُ بُنُ عَلَيَ الْجَهْضَمِيّ. حَدَثَنَا بِشُرّ يَعْنِي ابْنَ الْفَصَّلِ عَنْ أَبِي مَسْلَمَةً عَنْ أَبِي نَضْرَةً عَنْ أَبِي سَعِيد، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ : «أَمَّا أَهْلِ النّارِ الذّينَ هُمْ أَهْلُهَا، فَإِنّهُمْ لاَ يَمُوتُونَ فِيهَا وَلا يَخْيَوْنَ. وَلاكِنْ قَوْمٌ أَصَّابَتْهُمُ النّارُ بِذُنُوبِهِمْ (أَوْ قَالَ بِخَطايَاهُمْ) فَأَمَاتَهُمْ إِمَاتَةً. حَتَى إِذَا كَانُوا فَحْمَاً. أَذِنَ كالمركح وفأنضوف كتكورو فكتكور فكتكور فكتكور فكتكور فكتكور فكتكور فكتكور والمتكارك وال

بالشَّفَاعَة. فَجَيْءَ بِهِمْ صَبَائرَ صَبَائرَ فَبُثُوا عَلَى أَنْهَارِ الْجَنَّة. ثُمَّ قِيلَ: يَا أَهْلَ الْجَنَّة أَفِيضُوا عَلَيْهِمْ. فَيَنْبُتُونَ نَبَاتَ الْجِبَّةِ تَكُونُ فِي حَمِيل السَّيْلِ» فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْمِ: كَأَنَّ رَسُولَ اللهِ قَدْ كَانَ بِالْبَادِيَةِ.

وأُخرَج هذه الرواية ابن ما جة ١٠٣١، والدار مي ١٠٢٦، والإمام أحمد ١٠٢٢، وابن حبان ١٠٢١، وأبو يعلى ١٠٣٠، وعبد بن حميد ١٠٢٠.

فمن علل هذه الرواية ورودها من قِبل أبي نضرة الذي اختلف فيه أئمة الحديث؛ بين موثق له وبين من لم يحتج برواياته.

#### فأبو نضرة هو؛ المنذر بن مالك بن قطعة العبدي ثم العوفي البصري.

فقد قال ابن حجر: «قال صالح بن أحمد عن أبيه ما علمت إلا خيرا وقال إسحاق بن منصور عن ابن معين ثقة وكذا قال أبو زرعة والنسائي وقال ابن أبي حاتم سئل أبي عن أبي نضرة وعطية فقال أبو نضرة أحب إلي وقال ابن سعد كان ثقة كثير الحديث وليس كل أحد يحتج به ... وذكره ابن حبان في الثقات. وقال كان من فصحاء الناس فلج في آخر عمره ... وكان ممن يخطئ ... ولهذا لم يحتج به البخاري ... "١٠٣٧.

ونحن إذا نظرنا نظرة منهجية في متن هذه الرواية لوجدناها مخالفة لما جاء به القرآن الكريم والسنة النبوية لطاه ة.

## ١-جاء في هذه الرواية ما نصه: ﴿ فَأَمَا تُهُمْ إِمَا تُهُ ،.

قال النووي: « وأما قوله صلى الله عليه وسلّم: «ولكن ناس أصابتهم النار» إلى آخره فمعناه: أن المذنبين من المؤمنين يميتهم الله تعالى إماتة بعد أن يعذبوا المدة التي أرادها الله تعالى، وهذه الإماتة إماتة حقيقية يذهب معها الإحساس ويكون عذابهم على قدر ذنوبهم، ثم يميتهم، ثم يكونون مجبوسين في النار من غير إحساس المدة التي قدرها الله تعالى، ثم يخرجون من النار موتى قد صاروا فحماً "١٠٢٨.

وقال القرطبي: « فقوله «فأماتهم الله» حقيقة في الموت؛ لأنه أكّده بالمصدر، وذلك تكريماً ١٠٣٠ لهم. وقيل: يجوز أنْ يكون «أماتهم» عبارة عن تغييبهم عن آلامها بالنوم، ولا يكون ذلك موتاً على الحقيقة؛ والأوّل أصح » ١٠٠٠.

فهذه الرواية تذكر أن الذين يموتون في النار بعد عذابهم فيها يكون مآلهم الآخير في الجنة، وبهذا يكونوا قد مروا بإماتين منذ خرجوا من الحياة الدنيا، ويكونوا قد ذاقوا من عذاب النار.

وهذا القول يعارضه القرآن الكريم، فقد قال الله سبحانه في تعداد فضله على عياده في الجنة: ﴿ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا المُوْتَ إِلّا المُوْتَةَ الأُولَى وَوَقَاهُمْ عَذَابَ الْجَحِيم ﴾، وقال تعالى: ﴿ فَمَنَ اللهُ عَلَيْنَا وَوَقَانَا عَذَابَ السّمُوم ﴾، وقال تعالى أيضاً: ﴿ وَلَا يَرْهَنُ وُجُوهَهُمْ فَتَرْ وَلَا ذَلَةٌ ﴾.

هذه الآيات تذكر لنا حقيقتين:

الأولى: - سكان الجنة قد وقاهم الله تعالى من عذاب السموم وعذاب الجحيم، وسلم وجوههم من القتر والذلة.

الثانية : - حظ أهل الجنة من الموت مرة واحدة؛ يوم خرجوا من الدنيا إلى الآخرة.

قال الشيخ الخليلي حفظه الله تعالى: « ... أنه أخبر عنهم أنهم لا يصيبهم قتر ولا ذلة، ولا يعقل أن يصلى أحد النار ولو لمدة ثواني فلا يرهقه فيها قتر ولا ذلة ١٠٠١٠.

وقال الإمام ابن كثير: « أي وقد نجاهم من عذاب النار، وتلك نعمة مستقلة بذاتها على حدتها مع ما أضيف

# 

إليها من دخول الجنة التي فيها من السرور ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر»٢٠٠٢. - الله من دخول الجنة التي فيها من السرور ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر»٢٠٠٢.

وقال ابن كثير أيضاً في موضع آخر من تفسيره: « أي مع هذا النعيم العظيم المقيم قد وقاهم وسلمهم ونجاهم وزحزحهم عن العذاب الأليم في دركات الجحيم، فحصل لهم المطلوب ونجاهم من المرهوب ٢٠٠٤.

فسكان الجنة قد سلمهم الله تعالى من الموت إلا الموتة الأولى، ووقاهم ربهم عذاب النار، وهذا هو الحق الذي لا يجوز غيره لأنه جاء في كتاب الله العزيز .

وبهذا ينبغي لناعدم الأخذ برواية أبي نضرة - الذي لم يحتج به الإمام البخاري- وذلك لمصادمتها للقرآن الكريم.

#### لل حكم الروايات التي تخالف القرآن الكريم

ومناهج الأمة الإسلامية تصر على رد الروايات والأقوال التي تخالف القرآن الكريم، وقد صرح بهذه لحقة علماء الأمة.

و قال الإمام نور الدين السالمي: « قوله ( وما خالفه فليس عني ) وكيف يخالف كتاب الله وبه هداه ربه ؟ وهذا قانون يعرف به مقبول الأخبار من مردودها فمن تمسك بظاهر كتاب الله عند اختلاف الأمة في حكم أو خبر فقد تمسك بالعروة الوثقى التي لا انفصام لها وأخذ بوصية رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذا الحديث .

وقد تقدم أن الحديث في ما اختلفت فيه الأمة وأن ما اتفقت عليه لا يحتاج إلى العرض، فالمعروض ما جاءنا عنه من الأخبار المختلف في ثبوتها وأن رسول الله صلى الله عليه وسلّم قد حكم بأن ما خالف كتاب الله فليس عنه وذلك لأنه توفي عليه الصلاة والسلام والدين كامل والنعمة بالإسلام تامة وقد علم الناسخ والنسوخ والعام والحناص واستقرت الشريعة واستبان الحق، فما جاءنا بعد ذلك عرضناه على المعلوم المستقر في زمانه من كتاب الله وسنته فإن وافق قبلناه " الله الله على المعلوم المستقر

وجاء في جوابات الإمام نور الدين السالمي: « السؤال : الشرط في التزويج هل يبطل إذا عارض الكتاب والسنة والإجماع فإن لم يعارض ثبت أو لا ؟.

الجواب: نعم كل شرط خالف الكتاب أو السنة أو الإجماع فهو باطل لقوله عليه الصلاة والسلام: (كل شيء لم يكن عليه أمرنا فهو رد ) أي مردود وما أحقه بذلك فما بعد الحق إلا الضلال . وأما إذا لم يخالف الكتاب ولا السنة ولا إجماع الأمة فهو ثابت لأن المسلمين على شروطهم ومن ألزم نفسه شيئا جائزاً لزمه. والله أعلم "النام".

• وقال سماحة الشيخ أحمد بن حمد الخليلي حفظه الله تعالى: « ... لو جننا إلى علم الحديث مثلاً؟ نرى أن مما يقوله المحدثون جميعاً بأن الحديث لا يرقى إلى درجة الصحة، حتى يكون غير متصادم مع القرآن الكريم والمتواتر من السنة النبوية على صاحبها أفضل الصلاة والسلام، ولكن هل طبق ذلك تطبيقاً دقيقاً؟ بحيث أخذ بالحديث الذي يتفق مع مدلول القرآن، وترك الأخذ بالحديث الآحادي الذي يتعارض معه؟ لا، بل نجد تناقضاً عجيباً عند علماء الحديث؛ بين ما يوصلونه وما يسيرون عليه، من أمثلة ذلك أن الألباني يقول في الحديث الذي أخرجه الإمام الربيع بن حبيب رحمه الله من رواية ابن عباس شخم الإنكم ستختلفون من بعدي، فما جاءكم عني فاعرضوه على كتاب الله، فما وافقه فعني، وما خالفه فليس عني، بأن هذا الحديث حديث باطل لا يصح، وهو من وضع الزنادقة والخوارج و.. إلى آخره، ثم يقول: لو جننا وحكمنا هذا الحديث نفسه وعرضناه على القرآن لو جدناه حديثاً باطلاً لأن القرآن يأمرنا بطاعة النبي صلى الله عليه وسلم لأن القرآن يأمرنا بطاعة النبي صلى الله عليه وسلم

فعلينا أن ناخذ بهذا الأمر ونرفض هذا الحديث الذي تبين لنا بهذا المقياس أنه حديث باطل . الخ. - أولا: لننظر؛ هل الحديث يقول بأنه يُرفض شيء ثابت عن النبي صلى الله عليه وسلّم، أو أنه يقول بأن معرفة التمييز بين الصحيح وغيره من جملة طرقه أن نرجع إلى القرآن لننظر في موافقة الرواية للقرآن وعدم موافقتها؟.

- ثانياً: لننظر في مسلك الصحابة رضوان الله تعالى عليهم، فمع قرب عهدهم بالرسول صلوات الله وسلامه عليه كانوا يحرصون كل الحرص على أن يأخذوا بالرواية التي لا تتعارض مع القرآن، وعندما تأتيهم رواية يشتّمون منها أي معارضة له لا يقبلون ذلك "١٠٤٠.
- وقال الشيخ الدكتور القرضاوي: « أن السنة مبينة للقرآن، فلا يجوز رد السنة اكتفاء بالقرآن، كما لا يجوز قبول السنة المناقضة للقرآن، لأن البيان لا يناقض المبين، إنما يوضحه ويبين المراد منه، بتخصيص عامه أو تقييد مطلقه أو تفسير مبهمه، أو تفصيل مجمله "١٠٠٧.
- وقال الأستاذ الدكتور وهبة الزحيلي: « مما لا شك فيه أن أصل التشريع الإسلامي الأول هو القرآن الكريم كلام رب العالمين، فإذا تعارض الحديث المروي مع نص صريح في القرآن، أو تصادم مع أصل مقرر فيه أو قاعدة عامة أو كليه مستنبطة من مجموع الآيات القرآنية، فلا شك في أنه يؤخذ بالقرآن ويترك الحديث المروي، وهذا ما قرره علماء الحديث وغيرهم من زمان بعيد» ١٠٤٨.
- وقال الأستاذ الدكتور الزحيلي أيضاً: « وأما ضوابط أو قواعد نقد الحديث من جهة المتن، فهي كثيرة أهمها ما يأتي، وهي ضوابط لأي قراءة قديمة أو معاصرة مقبولة عند أهل العلم: ... ٧- ألا يخالف المعقول في أصول العقيدة من صفات الله ورسوله. ... ١٠- ألا يخالف القرآن أو محكم السنة أو المجمع عليه أو المعلوم من الدين بالضرورة ( البداهة ) بحيث لا يحتمل التأويل ... ١٠٠٩٠.
- وقال الدكتور عصام أحمد البشير: « فقد عني الصحابة بألفاظ الروايات ومتون الأحاديث بعرضها على ما تقرر عندهم من الأصول الشرعية، والقواعد الثابتة، والقواطع المعلومة من دلائل الكتاب والسنة ... فلم يكونوا يقبلون حديثاً يخالف كتاب الله، أو مناقضاً لما اشتهر من سنة رسول الله عَيْنِهُ أو معلوماً من الدين بالضرورة ... لما كان كتاب الله تعالى هو الأصل الأول في التشريع، والمنزع عند الاختلاف. وهو المحفوظ جميعاً والمنقول إلينا تواتراً، كان هو المقياس الأول، فلا يقبل ما خالفه من الأحاديث أو بيانه من الروايات، بل يحكم على رواته بالوهم والغلط وذلك لأنه لا يتصور إمكان وقوع حديث صحيح صريح مناقض لما دل عليه القرآن بوجه لا يمكن الجمع ... ""."
- وقال الدكتور محمد حسين الذهبي: «إن القاعدة المتفق عليها بين المحدثين أن كل متن يناقض المعقول، أو يخالف الأصول، أو يعارض الثابت من المنقول، فهو موضوع على الرسول "١٠٥١.
- وقال علي حسن مطر الهاشمي: « بعد ثبوت مشروعية قاعدة العرض يجب تحكيمها في جميع الروايات الواردة في المصنفات الحديثية للمسلمين، بما في ذلك روايات الكتب الموسومة بالصحاح؟ لأن صحة سند الرواية لا تعني أن مضمونها معلوم الصدور، بل معناها: أن رواتها ثقات، ولما كان الثقة قد يخطئ، فإن صدور روايته يبقى في دائرة الظن، فلا بد لحسم الموقف من العرض على محكم الكتاب والسنة "١٠٠١.
- وقال على حسن مطر الهاشمي أيضاً: « فالحق: أن الشارع المقدس يريد بروايات العرض: تأسيس قاعدة شرعية تتمثل بــــ عرض الأحاديث المظنون صدورها عن المعصوين عليهم السلام على ما هو معلوم الصدور )، ومعلوم الصدور هو: آيات الكتاب، والسنة المجمع عليها، فإن كانت تلك

وَ عَنْ الْوَرِينَ فَالْأَوْرِينِ فَالْأَوْرِينِ فَالْأَوْرِينِ فَالْأَوْرِينِ فَالْأَوْرِينِ فَالْأَوْرِينِ فَالْأَوْرِينِ فَالْمُولِينِ فِي فَالْمُولِينِ فَالْمُولِينِ فَالْمُولِينِ فَالْمُولِينِ فَالْمُولِينِ فِي فَالْمُولِينِ فِي فَالْمُولِينِ فِي فَالْمُولِينِ فَالْمُولِينِ فَالْمُولِينِ فِي فَالْمُولِينِ فَالْمُولِينِ فِي فَالْمُولِينِ فِي فَالْمُولِينِ فِي فَالْمُولِينِ فِي فَالْمُولِينِ فَالْمُولِينِ فِي فَالْمُولِينِ فِي فِي فَالْمُولِينِ فِي فَالْمُولِينِ فَالْمُولِينِ فَالْمُولِينِ فِي فَالْمُولِينِ فَالْمُولِينِ فِي فَالْمُولِينِ فِي فَالْمُولِينِ فِي فَالْمُولِينِ فِي فَالْمُولِينِ فَالْمُولِينِ فِي فَالْمُولِينِ فَالْمُولِ

الأحاديث مخالفة لمعلوم الصدور، دل ذلك على عدم صدورها: إما لأنها موضوعة على المعصومين عليهم السلام، وإما لخطأ واشتباه الرواة الناقلين لها ٣٥٠٠.

## ٢- أنواع عقوبات أهل الكبائر

ورواية أبي نضرة هذه تذكر أن التفحم بعد الحرق في النار ينتظر عصاة المسلمين، ولكن هناك روايات ذكرت أنواعاً أخرى من العذاب حسب أنواع الذنوب التي اقترفها أصحابها، وبينت تلك الروايات دوام العذاب العذاب المداب المداب

قال الإمام البخاري: « حَدَّثَنَا عَبْدُ الله بْنُ عَبْد الْوَهَابِ حَدَّثَنَا خَالدُ بْنُ الْحَارِثِ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ سُلَيْمَانَ فَالَ الإمام البخاري: « حَدَّثَنَا عَبْدُ الله بْنُ مَرْيُرَةً – رضي الله عنه – عَن النّبِي – قَالَ «مَنْ تَرَدَى مِنْ جَبّل فَقَتَل نَفْسَهُ، فَهُوْ فَي نَارِ جَهَنَمَ، يَرَّدَى فِيه خَالدًا مُخَلَّدًا فِيهَا أَبَدًّا، وَمَنْ تَحَسَى سَمًا فَقَتَل نَفْسَهُ، فَسُهُ فِي يَدِه، يَتَحسّاهُ فِي نَارِ جَهَنَمَ خَالدًا مُخَلَدًا فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةً، فَحَدِيدَتُهُ فِي يَدِه، يَجَلَّهُ فَي نَارِ جَهَنَمَ خَالدًا مُخَلَدًا فِيهَا أَبَدًا، وَمَنْ قَتَلَ نَفْسَهُ بِحَدِيدَةً، فَحَدِيدَتُهُ فِي يَدِه، يَجُلُهُ اللهُ عُلَدًا فِيهَا أَبَدًا» ».

أخرج هذه الرواية الإمام البخاري ١٠٠٠، والإمام مسلم ٢٠٠١، والنسائي ١٠٠٧، والإمام أحمد ١٠٠٨.

فالرسول يُؤلِّئُهُ ذكر هنا في هذه الرواية حكم الله في أهل الكبائر ولم يؤملهم بشفاعة أو يبشرهم بمغفرة ولا بخروج من النار.

فمن رسالة الرسول ﷺ تحذير البشر من كل ما يبلغهم إلى النار، وقد بلغ الرسول ﷺ بهذا الحديث حكم الله في من قتل نفسه؛ فلا شفاعة بل خلود مؤبد في بطن جهنم والعياذ بالله.

وهذه الرواية لم تذكر الموت بعد التفحم في النار، والعياذ بالله، بل ذكرت عذاباً خالداً لا ينقطع.

هذه صور أخرى من العذاب تنتظر أصحاب الكيائر من الكذابينَ والزِّناة و أكلة الربا، والعياذ بالله.

والذين شرحوا رواية أبي نضرة هذه ظهرت في كتاباتهم عبارات تدل على عدم يقينهم بما جاء فيها، فقد عرضوا أقوالهم بعبارات التمريض الدالة على عدم القطع بما سطروه من كلمات.

قال الإمام القرطبي: «وقد تختلف أيضاً أحوالهم في طول التعذيب بحسب جرائمهم وآثامهم. وقد قيل إنه يجوز أن يكونوا متألين حالة موتهم، غير أن آلام المؤمنين تكون أخف من آلام الكفار، لأن آلام المعذبين وهم موتى أخف من عذابهم وهم أحياء .... وقد يكون ما جاء في الخطباء هو عذابهم في القبور، في أعضاء مخصوصة كغيرهم، كما جاء في حديث سمرة الطويل على ما تقدم. إلا أن قوله في حديث أسامة بن زيد وجوم القيامة الله على غير ذلك. وقد يحتمل أن يجمع لهم الأمران لعظم ما ارتكبوه من مخالفة قولهم نعجم، ونعوذ بالله من ذلك الهمان.

وقد جاء ذكر هذه الاحتمالات أيضاً – عند الحديث عن هذه الرواية وما جاء في معناها – عند الحافظ ابن

حجر ١٠٦١ والألوسي٢٠٦٢.

وذكر هذه الاحتمالات في هذا الموضع دليل على عدم قطع الشراح بما في هذه الرواية من معاني، وهذا سبب آخر يدفعنا إلى ترك هذه الرواية وما تحويه هذه من أفكار خاطئة.

ففي هذا القسم الذي عرضنا فيه روايات وأقوال المفسرين لقوله تعالى ﴿وَإِنْ مَنْكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْماً مَقْضِيًا \* ثُمَّ نُنجِي الَّذِينَ اتَقَوْا وَنَذَرُ الظَّالِينَ فِيهَا جِئِيًا ﴾، تبين لَنا الآتي: –

- تفسير الورود بدخول جهنم نم الخروج منها، أو المرور على الصراط فوق جهنم لم يأت من طرق تصلح للاحتجاج بها في عقيدة الإسلام.
- والورود الذي تذكره الآية هو حضور الخلائق جميعها في ساحة المحشر حيث يتم الفصل بين العباد،
   ثم تنجه الخلائق من هناك إما إلى نعيم جنة دائم، أو إلى عذاب نار لا ينقطع.
- ورواية الشفاعة العظمى التي يمن الله بها على عبده ورسوله محمد عَلَيْكُ لأجل الفصل بين الخلائق هي الثابتة في ميزان الأمة الإسلامية.
- ورواية الصورة التي ذكرت الشفاعة لأهل الكبائر وإخراج العصاة من النار لا تصح؛ لأنها تصور الله تعلى بصور يأتي فيها للخلائق يوم القيامة، وتذكر كذلك أن الرسول بالتي والمؤمنين يدخلون في جهنم مرات عديدة لأجل إخراج العصاة منها، وهذه المعاني لا تنفق مع صفات الله سبحانه وتعالى ولا تليق عنزلة عباد الله المصطفين.
- ومن المناهج الإسلامية التي لها الحظ الوافر من التطبيق منذ عهد الصحابة رضوان الله عليهم هي عرض الروايات المختلف في مدلولاتها على كتاب الله الحكيم والثابت من سنة الرسول عَلَيْكُ.

## القسم الثالث

# روايات وأقوال في تفسيرقوله تعالى: \_

# ﴿ رَبِّمَا يَوَدُّا لَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْكَانُواْ مُسْلِدِينَ ﴾ (الحرن)

لقد استند القاتلون بـ( فكرة خروج عصاة المسلمين من النار ) إلى روايات ذُكرت في كتب الحديث والتفسير عند تفسير هذه الآية الكريمة.

ولقد لخص الشيخ الشنقيطي أقوال المفسرين بقوله: « ذكر في هذه الآية الكربمة أن الكفار إذا عرفوا حقيقة الأمر تمنوا أنهم كانوا في دار الدنيا مسلمين، وندموا على كفرهم، وبين هذا المعنى في مواضع أخر كقوله ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ وَقَفُوا عَلَى النّارِ فَقَالُوا يَا لِيَنّا نُرَدُ وَلا نُكَذّبَ بِآيَات رَبّنا وَنَكُونَ مَنْ الْمُوْمِنِينَ ﴾ كقوله ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ وَقَفُوا عَلَى النّارِ فَقَالُوا يَا لَيْنَنا نُرَدُ وَلا نُكذّبُ بِآيَات رَبّنا وَنَكُونَ مَنْ المُؤْمِنِينَ ﴾ وقوله: ﴿ وَيَوْمَ يَعْضُ الظّالمُ عَلَى يَدَيْه يَقُولُ يَا لَيْتَنِي اتّخَذْتُ مَعَ الرّسُولِ سَبِيلاً ﴾ إلى غير ذلك من الآيات، وأقوال العلماء في هذه الآية راجعة إلى شيء واحد. لأن من يقول إن الكافر إذا احتضر وعاين الحقيقة تمنى أنه كان مسلماً، ومن يقول إنه إذا احتضر وعاين الحقيقة تمنى أنه كان مسلماً، ومن يقول إنه إذا احتضر وعاين الحقيقة تمنى أنه كان مسلماً، ومن يقول إنه إذا احتضر وعاين الخيون المعالمة عنى المناه عن المناد وقف عليها تمنى أنه كان

# نىسىنىنىسىنىنىنىسىنىنىسىنىنىسىنىنىسىنىنىسىنىنىسىنىنىسىنىنىسىنىنىسىنىنىسىنىنىسىنىنىسىنىنىسىنىنىسىنىنىسىنىنىسىنى

مسلماً، ومن يقول إنهم إذا عاينوا إخراج الموحدين من النار تمنوا أنهم كانوا مسلمين، كل ذلك راجع إلى أن الكفار إذا عاينوا الحقيقة ندموا على الكفر وتمنوا أنهم كانوا مسلمين «١٠٦٠.

والمتبع للروايات التي ذكرت إخراج عصاة الموحدين من النار يجدها لا تقوم بها حجة وليست بأهل لتفسير كتاب الله تعالى كما سيظهر في هذا الموضع وفي مواضع أخرى من هذا البحث.

وقد جاءت تلك الروايات بهذه الكلمات أو ما يكون في معناها:

- «إذا كان يوم القيامة، واجتمع أهل النار في النار ومعهم من شاء الله من أهل القبلة، قال الكفار
  لمن في النار من أهل القبلة: ألستم مسلمين؟ قالوا: بلى، قالوا: فما أغنى عنكم إسلامكم وقد
  صرتم معنا في النار؟ قالوا: كانت لنا ذنوب فأخذنا بها. فسمع الله ما قالوا، فأمر بكل من كان من
  أهل القبلة في النار فأخرجوا، فقال من في النار من الكفار: يا ليتنا كنا مسلمين»».
  - » « هذا في الجهنميين إذا رأوهم يخرجون من النار ».
- « ... فيغضب الله لهم، فيقول للملائكة والنبيين: اشفعوا فيشفعون، فيخرجون من النار، حتى إن إبليس ليتطاول رجاء أن يخرج معهم. قال: فعند ذلك يود الذين كفروا لو كانوا مسلمين ».
- « في قوله: ﴿ رُبَّمَا يَوَدُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ كَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ قال: نزلت في الذين يخرجون من النار ».
   لقد نُسبت هذه الروايات والأقوال، وما جاء في معناها، إلى أبي موسى الأشعري، وابن عباس، وأنس بن مالك، وعبد الله بن مسعود، وإبر اهيم النخعي، ومجاهد، والضحاك، وأبي العالية، وقتادة.

وجاءت تلك الروايات في تفسير الإمام الطبري، والرازي، وأبي السعود، والألوسي، والسمرقندي، والسيوطي في الدر المنثور، وابن الجوزي، وإسماعيل البروسوي، والبغوي، والثعلبي، وابن عطية عند تفسيرهم لقوله تعالى: ﴿رُمَّا يَوَدُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لُوْ كَانُواْ مُسْلِمِينَ﴾.

والناظر في هذه الأقوال يجدها لا تصح لوجود علل ظاهرة في جميع أسانيدها، فقد جاءت تلك الأقوال عند الطبري من قبل خالد بن نافع الأشعري الضعيف ١٠١٠، والقاسم بن الفضل بن عبد الله بن أبي جروة ٢٠٠٠، ورواية أبي عوانة عن عطاء بن السائب ٢٠٠١، وأبي الزعراء عبدالله بن هانئ الكندي ٢٠٠٠، والمثنى بن إبراهيم الطبري ٢٠٠٨، ومحمد بن حميد الرازي ٢٠١١، وخصيف بن عبدالرحمن الجزري ٢٠٠٠، وعنعنة ابن أبي بعفر عيسى بن عبد المربع بن أنس بن زياد البكري المضطربة ٢٠٠٠، ورواية معمر بن راشد عن قتادة بن أبي عبسى ماهان عن الربيع بن أنس بن زياد البكري المضطربة ٢٠٠٠، ورواية معمر بن راشد عن قتادة وحماد بن أبي سليمان الكوفي ٢٠٠١، ورواية منقطعة الإسناد ٢٠٠٠،

وذكر ابن كثير عند تفسيره لهذه الآية الكريمة روايات كثيرة لا تقوم بها حجة في ميزان الإسلام. فقد ذكر روايات من طريق أبي الزعراء ١٠٠٨، وخصيف بن عبدالر حمن الجزري ١٠٧٩، ويعقوب بن نباتة ١٠٨٠، وخالد بن نافع الأشعري ١٠٠٨، وصالح بن أبي شريف الذي لم أعثر له على مجرح أو معدل ١٠٨٠ في كتب الرجال التي ين يدي، واليمان بن يزيد المجهول ١٠٨٠.

# 

قال النسائي: أخبرني عثمانُ بنُ عبد الله، قالُ: حدثني محمد بنُ عبّاد المَكيُ، نا حاتمُ بنُ إسماعيلَ، نا أبو الحسن الصّيرَفيُ - وهُوَ بَسّامٌ - عن يزيد بن صُهيْب الفقير، قال: كُنّا عندَ جابر، فَذَكَرَ الحوادج، قال: قال رسول الله عَلِيّة: «إنّ نَاساً مِنْ أُمّتِي يُعَذّبُونَ بِذُنُوبِهِمْ، فَيَكُونُونَ فِي النّارِ مَا شَاءَ الله أَنْ يَكُونُوا، ثُمّ قال رسول الله عَلِيقة.

# سِطَالِمُ الْحَقِ ช่วนใช้ของอำนัยของวินัยของวินัยของวินัยของวินัยของวินัยของวินัยของวินัยของวินัยข

يُعَيِّرُهُمْ أَهْلُ الشَّرْك، فيقُولُونَ لَهُمْ: مَا نَرَى مَا كُنْتُمْ تُخَالفُونَا فيه مِنْ تَصْديقَكُمْ وَإيمَانكُمْ؛ نَفَعَكُمْ. لَمَا يُرِيدُ الله أَنْ يُرِيَّ أَهْلَ الشَّرْك مِنَ الحَسْرَة، فَمَا يَبْقَى مُوَجِّدٌ إِلاَّ أَخْرَجُهُ الله، ثُمَّ تَلا رَسُولَ الله هَذِهِ الآيَةُ: ﴿ يُرَكُمُ آيَوَدُ الذَينَ كَفَرُوا لُو كَانُوا مُسْلَمِينَ﴾».

أخرج هذه الرواية النسائي ١٠٠٠، والطبراني ٩٠٠٠، واللالكائي ١٠٠٠.

وذكرها واحتج بها القرطبي ١٠٠٨، والألوسي ١٠٨٨، والشوكاني ١٠٨١.

جاءت هذه الرواية من طريق حاتم بن إسماعيل المدني، ومحمد بن عباد المكي.

#### حاتم بن إسماعيل المدني.

قال ابن حجر في التهذيب: « قال أحمد : هو أحب إلى من الدراوردي، وزعموا أن حاتماً كان فيه غفلة إلا أن كتابه صالح ... وقال النسائي : ليس به بأس ... وقرأت بخط الذهبي في «الميزان»: قال النسائي: ليس بالقوي "١٠٠٠.

وقال ابن حجر عنه في تقريب التهذيب: «صحيح الكتاب، صدوق يَهِم»١٠٩١.

#### محمد بن عباد بن الزبرقان الكي،

قال ابن حجر: « صدوق يَهم»٢٠٩٢.

وهناك أمثلة في كتب شروح الحديث وعلومه ذكرت « وهم « محمد بن عباد عند نقله لرو ايات أخرى:

#### المثال الأول.

قال النووي في شرحه لحديث ١٠٩٢ جاء عند مسلم: «قال الدارقطني: هذا وهم من محمد بن عباد أو من عبد العزيز في حال إسماعه محمداً؛ لأن إبراهيم بن حمزة سمعه من عبدالعزيز مفصولاً مبيناً أنه من كلام أنس، وهو الصواب، وليس من كلام النبي صلى الله عليه وسلم، فأسقط محمد بن عباد كلام النبيّ صلى الله عليه وسلم، وأتى بكلام أنس، وجعله مرفوعاً وهو خطاً »١٠٩٠.

#### المثال الثاني،

وقال النووي في شرحه لرواية أخرى ١٠٠٥ جاءت عند مسلم: «قوله: (حدثنا محمد بن عباد حدثنا سفيان عن عمرو سمعه من سعيد بن أبي بردة) هذا الإسناد استدركه الدارقطني، وقال: لم يتابع ابن عباد على هذا. قال: ولا يصح هذا عن عمرو بن دينار. قال: وقد روي عن ابن عيينة عن مسعر، ولم يثبت ولم يخرجه البخاري من رواية ابن عيينة والله أعلم ١٠٠١٠.

#### المثال الثالث،

من أقوال ابن حجر ومن هذه الأمثلة ندرك أن هذه الرواية المنسوبة إلى جابر بن عبد الله الله الله الأوهام

# بِهَا وَهُوهُ فَا أَوْمُوهُ فَا أَوْمُوهُ أَوْمُوهُ فَا أَوْمُوهُ فَا أَوْمُوهُ فَا أَوْمُوهُ فَا أَوْمُوهُ فَأَوْمُوهُ فَا أَوْمُوهُ فَا أَمْ وَالْفُوهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللّلِهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَلَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّالِمُ

نتي تعارضها آيات بينات وروايات صحيحة لا تحوم حول صحتها الأوهام والشكوك كما سيتبين في صفحات هذه البحث إن شاء الله تعالى.

## ﴿ وهناك رواية ضعيفة أخرى منسوبة إلى الإمام علي كرم الله وجهه.

• قال السيوطي ١٠٠٨: « وأخرج ابن أبي حاتم وابن شاهين في السنة، عن على بن أبي طالب بغض قال: قال رسول الله عَلِيَّة : إن أصحاب الكبائر من موحدي الأمم كلها، الذين ماتوا على كبائرهم غير نادمين ولا تائبين، من دخل منهم جهنم لا تزرق أعينهم ولا تسود وجوههم، ولا يقرنون بالشياطين ولا يغلون بالسلاسل، ولا يجرعون الحميم ولا يلبسون القطران، حرم الله أجسادهم على الخلود من أجل التبحيد، وصورهم على النار من أجل السجود، فمنهم من تأخذه النار إلى قدميه ومنهم من تأخذه النار إلى عقبيه، ومنهم من تأخذه النار إلى فخذيه، ومنهم من تأخذه النار إلى حجزته، ومنهم من تأخذه النار إلى عنقه، على قدر ذنوبهم وأعمالهم، ومنهم من يمكث فيها شهرا ثم يخرج منها، ومنهم من يمكث فيها سنة ثم يخرج منها، وأطولهم فيها مكثا بقدر الدنيا منذ يوم خلقت إلى أن تفني، فإذا أراد الله أن يخرجهم منها، قالت اليهود والنصاري ومن في النار من أهل الأديان والأوثان، لمن في النار من أهل التوحيد: آمنتم بالله وكتبه ورسله، فنحن وأنتم اليوم في النار سواء. فيغضب الله لهم غضبا لم يغضبه لشيء فيما مضي، فيخرجهم إلى عين بين الجنة والصراط فينبتون فيها نبات الطراثيث في حميل السيل، ثم يدخلون الجنة... مكتوب في جباههم: هؤلاء الجهنميون عتقاء الرحمن. فيمكثون في الجنة ما شاء الله أن يمكثوا، ثم يسألون الله تعالى أن يمحو ذلك الاسم عنهم، فيبعث الله ملكا فيمحوه، ثم يبعث الله ملائكة معهم مسامير من نار فيطبقونها على من بقي فيها، يسمرونها بتلك المسامير فينساهم الله على عرشه ويشتغل عنهم أهل الجنة بنعيمهم ولذاتهم. وذلك قوله: ﴿ رُبُّمَا يَوَدُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ كَانُوا مُسْلَمِينَ ﴾». وذكر ابن حجر سند هذه الرواية وسبب ضعفها حيث قال في التَّهذيب: « وأخرج الدارقَطُني في «المؤتلف» من رواية اليمان بن يزيد، عن محمد بن حمير، عن أبيه، عن محمد بن على بن الحسين بن على، عن أبيه، عن جده رفعه: «إن أصحاب الكبائر من موحدي الأم الذين ماتوا غير تائبين من دخلّ منهم النار في الباب الأول لا تزرق أعينهم ولا تسود وجوههم حرم الله صورهم على النار من أجل السجود» قال الدارقطني: لا أعرف محمداً إلا في هذا الحديث، وهو منكر الحديث، والراوي عنه ضعيف ... وقال الذهبي: تفرد عنه يحيى بن يمان ولعله سقط بينه وبين جعفر رجل»١٠٩٩.

## \* رواية أخرى منسوبة إلى أبي أمامة الباهلي سُكُّ.

قال الطبراني ١١٠٠: «حدثنا أحمد بن زهير التستري ثنا عباد بن الوليد العنبري ثنا محمد بن عباد ثنا حميد الخياط عن زكريا بن يحيى صاحب القصب قال سألت أبا غالب عن قول الله عز وجل ﴿ رُبّمًا يَوْدُ الّذِينَ كَفَرُوا لَوْ كَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ فقال حدثني أبو أمامة عن رسول الله على أنه قال نزلت في الخوارج حين رأوا تجاوز الله عن المسلمين وعن الأمة والجماعة قالوا يا ليتنا كنا مسلمين ».

في سند هذه الرواية غير معروف ومختلف فيه.

فالغير معروف هو زكريا بن يحيى صاحب القصب الذي لم أعثر له على بجرح أو معدل في كتب الرجال أثي بن يدي، وقد صرح بعدم معرفته كذلك الهيثمي ١١١١.

وأما المختلف فيه فهو أبو غالب، صاحب أبي أمامة، فقد قال ابن حجر عنه في التقريب: «صدوق يخطىء»٢١٠٢

وقال عنه في التهذيب ١١٠٠: «قال إسحاق بن منصور عن ابن معين: صالح الحديث. وقال أبو حاتم: ليس بالقوي. وقال النسائي: ضعيف. وقال الدارقطني: ثقة. وقال ابن عدي: قد روى عن أبي غالب حديث الخوارج بطوله، وهو معروف به، ولم أز في أحاديثه حديثاً منكراً، وأرجو أنه لا بأس به. وحسن الترمذي بعض أحاديثه وصحح بعضها ... وقال ابن حبان: لا يجوز الاحتجاج به إلا فيما وافق الثقات. وقال ابن سعد: كان ضعيفا. وقال البرقاني عن الدارقطني: أبو غالب حزور بصري، يعتبر به. ووثقه موسى بن هارون كما مضى في الذي قبله ».

من كل ما سبق ذكره يظهر ضعف التفسير القائل: « إنهم إذا عاينوا إخراج الموحدين من النار تمنوا أنهم كانوا مسلمين.

- ويقى النفسير الذي قاله سماحة الشيخ أحمد بن حمد الخليلي حفظه الله تعالى: «وهذا تأويل لا يقتضيه لفظ الآية، ولم يقم عليه شاهد من غيرها، لأن ودهم ذلك يحتمل أن يكون عندما يرون قوة الإسلام ضاربة في الأرض وسلطانه مهيمناً على الأم، وكلمته نافذة بين الناس، فيودوا لو كانوا سابقين إليه، ويحتمل أن يكون عندما تنتزع أرواحهم، ويشهدون من طلائع أهوال الدار الآخرة ما لم يحتسبوه، ويحتمل أن يكون عندما يعثون من قبورهم ويواجهون الفزع الأكبر، ويدركون أنه لا منجاة يومئذ إلا لمن اعتصم بحبل الإسلام وآوى إلى ركنه وأمسك بعروته، وكل واحد من هؤلاء الوجوه مروي عن جماعة من مفسري السلف والخلف، فلم يبق بجال للاستدلال بالآية على ما لم تكن نصاً عليه ولا ظاهرة فيه »أسلان.
- ويبقى التفسير الذي قاله الإمام الطبري عند تفسيره لهذه الآية الكريمة: « فتأويل الكلام: ربحا يود الذين كفروا بالله فجحدوا وحدانيته لو كانوا في دار الدنيا مسلمين» ١١٠٠.
- ويقى التفسير الصحيح الذي ذكره الإمام الرازي حيث قال: « ... والأصح ما قاله الزجاج فإنه قال: الكافر كلما رأى حالا من أحوال العذاب ورأى حالاً من أحوال المسلم ودلو كان مسلماً، وهذا الوجه هو الأصح» ١١٠٠.
- ويبقى أيضاً التفسير الصحيح الذي ذكره الشيخ السعدي عند تفسيره لهذه الآية الكريمة، حيث قال: « فأما من قابل هذه النعمة العظيمة بردها، والكفر بها، فإنه من المكذبين الضالين الذين سيأتي عليهم وقت يتمنون أنهم مسلمون، أي: منقادون الأحكامه، وذلك حين ينكشف الغطاء، وتظهر أو اثل الآخرة، ومقدمات الموت، فإنهم في أحوال الآخرة كلها يتمنون أنهم مسلمون، وقد فات وقت الإمكان، ولكنهم في هذه الدنيا مغترون "١٠٠٠.

فهذه الأقوال التي ذكرها سماحة الشيخ الخليلي، والأمام الطبري، والإمام الرازي، والشيخ السعدي هنا هي التي ينبغي لنا اعتمادها والقول بها وذلك لموافقتها للآيات الكريمة التي ذكرها الشيخ الشنقيطي في بداية هذا القسم١٠٠٠.

وأما القول بـ»إخراج عصاة المسلمين من النار» فليس له دليل يعتمد عليه، والروايات التي اعتمد عليها في تمرير هذا القول قد أبطلها منهاج الأمة العادل الذي لا يحابي أحداً، والحمد لله رب العالمين.

## القسم الرابع

# روايات وأقوال في تفسيرقوله تعالى: \_

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُواْ فَغِي النّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ \* خَالدِينَ فِيهَا مَا دَامَت السّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ إِلاَّ مَا شَاء رَبُكَ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالَ لَمَا يُرِيدُ \* وَأَمَّا اللّذِينَ سُعَدُواْ فَغِي الجُنَّة خَالدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ إِلاَّ مَا شَاء رَبَّكَ عَطَاء غَيْرَ مَجْذُودَ ﴾ (هودَ ١٠١- ١٠٠٠)

وعند تفسيره لهذه الآيات الكريمة ذكر الإمام الطبري الأقوال التي تناقلها المفسرون الذين جاءوا من بعده:-

- « واختلف أهل العلم والتأويل في معنى ذلك، فقال بعضهم: هذا استثناء استثناه الله في أهل التوحيد أنه يخرجهم من النار إذا شاء بعد أن أدخلهم النار» ١١٠٠ .
- « وقال آخرون: الاستثناء في هذه الآية في أهل التوحيد، إلا أنهم قالوا: معنى قوله: ﴿إلا ما شاءَ رَبُك ﴾ إلا أن يشاء ربك أن يتجاوز عنهم فلا يدخلهم النار » ١١١٠.
  - « وقال آخرون: عنى بذلك أهل النار وكل من دخلها » ١١١١.

وبرر الإمام الطبري خلاصة أقواله هذه بقوله: « ... وأن الأخبار قد تواترت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الله يدخل قوما من أهل الإيمان به بذنوب أصابوها النار، ثم يخرجهم منها، فيدخلهم الجنة، فغير جائز أن يكون ذلك استثناء في أهل التوحيد قبل دخولها مع صحة الأخبار عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بما ذكرنا، وإنا إن جعلناه استثناء في ذلك كنا قد دخلنا في قول من يقول: لا يدخل الجنة فاسق، ولا النار مؤمن، وذلك خلاف مذاهب أهل العلم، وما جاءت به الأخبار عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ... ١١٣٠.

فهذه الأقوال التي ذكرها الإمام الطبري هنا هي نفسها التي تناقلتها أقلام المفسرين الذين جاءوا من بعده الامام الطبري «الأولى بالصواب» بعده الرمام الطبري «الأولى بالصواب» يجدها روايات ساقطة باطلة في ميزان الأمة الإسلامية العادل، والناظر في الأخبار التي ذكرها الإمام الطبري وغيره من العلماء الذين قالوا بقوله يجدها أخباراً قد أسقطتها مناهجهم التي يدعون الآخرين إلى تطبيقها كما سبتين لنا في صفحات هذا الكتاب.

\* الروايات التي ذكرها الإمام الطبري عند تفسير الآيات ١٠٦ - ١٠٨ من سورة هود

فقد جاءت رواية ۱۱۱۰ ضعيفة عند الإمام الطبري من طريق الحسن بن يحيى عن عبدالرزاق ۱۱۱۱۰،

# عَلَا الْحَقِ وَالْمُرْسِوْلَا وَسِوْلَا وَسِوْلَا وَسِوْلَا وَسِوْلَا وَسِوْلَا وَسِوْلَا وَسِوْلَا وَسِوْلَا

- وكذلك من طريق معمر بن راشد عن قتادة١١١٧.
- وجاءت رواية أخرى ١١١٠ منسوبة إلى قتادة من طريق سعيد بن بشير الضعيف ١١١٠.
   وجاءت رواية أخرى منسوبة إلى أنس بن مالك عند الإمام الطبري ١١٢٠ وهي ضعيفة لورودها من قبل تُحمّد بن سُلِيم، أبى هلاًل الرّاسبيّ البُصْري ٢١٢٠.
- وجاء عند الإمام الطبري ١٩٢٦ رواية أخرى منسوبة إلى أبي سنان من طريق محمد بن حميد الضعف ١١٢٢.
- وجاء عند الإمام الطبري ٢٠١٠، ٢٠١٠ رواية منسوبة إلى الضحاك بن مزاحم من طريق معمر بن راشد وهي رواية منقطعة الإسناد؛ إذ كانت وفاة الضحاك سنة ٢٠١هـ أو ٢٠٠هـ أو ٢٠٠هـ حسب ما ذكره ابن حجر في التهذيب ٢١٢، وكانت ولادة معمر بن راشد سنة ٢١هـ حسب ما أشار إليه ابن حجر في التقريب ٢٠٠٠. فالفارق الزمني بين ولادة معمر ووفاة الضحاك لا يزيد عن عشر سنوات وهي فترة ليست كافية لتلقى الرواية.
- وجاء عند الإمام الطبري^۱۱۲، وابن أبي حاتم ۱۱۲ رواية منسوبة إلى خالد بن معدان وهي لا تقوم
   بها حجة لورودها من قبل المثنى بن إبراهيم الآملي الذي لم أعثر له على ترجمة في كتب الرجال،
   ولورودها من قبل عبد الله بن صالح الجهني ۱۱۳، ومعاوية بن صالح الحضرمي ۱۳۱۰.
- وجاء عند الإمام الطبري<sup>١٣٢</sup> رواية منسوبة إلى أحد الصحابة، وهي لا حجة فيها لورودها من قبل
   رواية الحسن بن يحيى عن عبد الرزاق<sup>١٣٣</sup>.
  - وجاءت رواية عند الإمام الطبري ١٦٣٠ منسوبة إلى الصحابي ابن عباس وهي منقطعة الإسناد.
- وجاءت رواية أخرى عند الإمام الطبري ١١٣٥، والبغوي ١١٣٦، منسوبة إلى ابن مسعود وهي منقطعة الاسناد.
- وجاءت رواية أخرى عند الإمام الطبري ١١٣٧ منسوبة إلى الشعبي وهي ضعيفة لورودها من قبل محمد
   بن حميد الرازي ١١٣٨.
- لقد استعان القائلون بخروج عصاة المسلمين من النار بالروايات الضعيفة التي ذكرت هنا والتي كانت السبب في تباين الآراء واختلاف الأقوال:-
- فقد قال الأمام ابن كثير ١١٠٠ : « وقد اختلف المفسرون في المراد من هذا الاستثناء على أقوال كثيراً كثيرة حكاها الشيخ أبو الفرج ابن الجوزي في كتابه زاد المسير، وغيره من علماء التفسير، و نقل كثيراً منها الإمام أبو جعفر ابن جرير رحمه الله في كتابه، واختار هو ما نقله عن خالد بن معدان و الضحاك وقتادة و ابن سنان. ورواه ابن أبي حاتم عن ابن عباس والحسن أيضاً: أن الاستثناء عائد على العصاة من أهل التوحيد ممن يخرجهم الله من النار بشفاعة الشافعين؛ من الملائكة والنبيين والمؤمنين، حتى يشفعون في أصحاب الكبائر، ثم تأتي رحمة أرحم الراحمين، فتخرج من النار من لم يعمل خيراً قط، وقال يوماً من الدهر: لا إله إلا الله؛ كما وردت بذلك الأخبار الصحيحة المستفيضة عن رسول الله عنها، عند ذلك في النار، إلا من وجب عليه الخلود فيها، ولا عيد له عنها، وهذا الذي عليه كثير من العلماء قديماً وحديثاً في تفسير هذه الآية الكريمة . وقد روي في تفسيرها عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب وابن مسعود و ابن عباس وأبي هريرة وعجدالله بن عمر و وجابر وأبي سعيد من الصحابة، وعن أبي مجلز وابن مسعود و ابن عباس وأبي هريرة وعوبار، وأبي سعيد من الصحابة، وعن أبي مجلز

# 

والشعبي وغيرهما من التابعين، وعن عبد الرحمن بن زيد بن أسلم وإسحاق بن راهويه وغيرهما من الأثمة في أقوال غريبة، وورد حديث غريب في معجم الطبراني الكبير عن أبي أمامة صدي بن عجلان الباهلي، ولكن سنده ضعيف، والله أعلم. وقال قتادة: الله أعلم بثنياه، وقال السدي: هي منسوخة بقوله: ﴿ خُلِدِينَ فِيهَا أَبِداً ﴾.»

- وقال الطبرسي ١١٠٠: « اختلف العلماء في تأويل هذا في الآيتين وهما من المواضع المشكلة في القرآن،
   والإشكال فيه من وجهين أحدهما: تحديد الخلود بمدة دوام السماوات والأرض. والآخر: معنى الاستثناء بقوله ﴿ إلا مَا شَاءَ رَبُكَ ﴾... ».
- وقال البغوي ١١٤١: « اختلفوا في هذين الاستثنائين، فقال بعضُهم: الاستثناء في أهل الشقاء يرجع إلى قوم من المؤمنين يدخلهم الله النار بذنوب اقترفوها، ثم يخرجهم منها فيكون ذلك استثناء من غير الجنس، لأن الذين أخرجوا من النار سعداء ثم استثناهم الله من جملة الأشقياء ».
- وقال البغوي أيضاً ۱٬۱۰۰: «وأما الاستثناء في أهل السعادة فيرجع إلى مدة لبثهم في النار قبل دخول الجنة ».
   فهذه الأقوال التي أشار إليها هنا الإمام ابن كثير، والطبرسي، والبغوي قد ذكرها أيضاً القرطبي ۱٬۰۰۰، والشوكاني ۱٬۰۰۰، وابن الجوزي ۱٬۰۰۰، والرازي ۱٬۰۰۱، والنسفي ۱٬۰۰۰، والخازن ۱٬۰۰۰، والتعلبي ۱٬۰۰۱، وأبو السعود ۱٬۰۰۰.

فجميع الروايات التي ذُكرت خروج عصاة المسلمين من النار – والتي استند عليها المفسرون عند ذكرهم للأقوال المختلفة – روايات لم يحفل بها منهج الأمة الإسلامية كما تبين وسيتبين إن شاء الله تعالى.

قال سماحة الشيخ أحمد الخليلي حفظه الله تعالى: « والمشيئة في هذه الآيات بحملة لم تُبيّن، والآيات المصرحة بدوام العذاب كالتي أوردتها ليس على دلالتها غبار، والأمور العقائدية تتوقف على النصوص المصريحة فلا تستسقى علومها من الأدلة الإجمالية، فكيف يلجأ إلى المجملات مع وجود التفاصيل، والتناسخ في أخبار الشارع لا يجوز بحال، لأنه سبحانه لا تبدو له البدوات، ولا يجهل شيئاً مما يكون، ولا يوحي إلا بالصدق، فلا معنى لما رواه ابن جرير وغيره عن جابر بن عبد الله من في هذه الآية - أي يوحي إلا بالصدق، فلا معنى لما وأده ابن جرير وغيره عن جابر بن عبد الله من القرآن كله إذ لم يكن للقرآن أن يكذب بعضه بعضا، وما كان لجابر - وهو الصحابي الجليل المتخرج من مدرسة النبوة - أن يجرؤ على مثل هذا القول، وإنما هو من افتراءات أهل الأهواء وتلفيقات أصحاب الغرور» ١٠٥١.

فمن هذا نتيقن أن فكرة خروج عصاة المسلمين من النار لا ينبغي لها أن تُذكر ضمن الأقوال التي سطرت عند تفسير آيات سورة هود الكريمة.

# ﴿ وَمِنَ الْأَقُوالَ الْأَخْرِي الْتِي سَطِّرِهَا الْمُسْرِونَ عَنْدَ تَفْسِيرِهُمْ لَهَذَهُ الْآيةَ الْكَرِيمةَ هي:

قال القرطبي: «السادس: أنه استثناء من الإخراج، وهو لا يريد أن يخرجهم منها. كما تقول في الكلام: أردت أن أفعل ذلك إلا أن أشاء غيره، وأنت مقيم على ذلك الفعل؛ فالمعنى أنه لو شاء أن يخرجهم لأحرجهم، ولكنه قد أعلمهم أنهم خالدون فيها، ذكر هذين القولين الرّجاج عن أهل اللغة، قال: ولأهل المعاني قولان آخران، فأحد القولين: «خالدين فيها ما دَامَتِ السّمَوَاتُ وَالأَرْضُ إلا ما شَاءَ رَبُّك» من مقدار موقفهم على رأس قبورهم، وللمحاسبة، وقدر مكتهم في الدنيا، والبرزخ، والوقوف للحساب. والقول الآخر: وقوع الاستثناء في الزيادة على النعيم والعذاب، وتقديره: «خالدين فيها ما دَامَت السّمَوَاتُ وَالأرْضُ إلا ما شَاءَ رَبُك» من زيادة النعيم لأهل النعيم، وزيادة العذاب لأهل الجميم» ١٠٠٠.

- وقال القرطبي أيضاً: « العاشر وهو أن قوله تعالى: «إلا ما شاء رَبُكَ» إنما ذلك على طريق الاستثناء الذي ندب الشرع إلى استعماله في كل كلام؛ فهو على حدّ قوله تعالى: ﴿ لَنَدُخُلُ الْلَسْجَدُ الحُرَامُ إِن شَآءَ اللهِ عندب الشرط كذلك؛ كأنه قال: إن شاء الله آمنينَ ﴾ الفتح: ٧٠ فهو استثناء في واجب، وهذا الاستثناء في حكم الشرط كذلك؛ كأنه قال: إن شاء ربك، فليس يوصف يحتصل ولا منقطع؛ ويؤيده ويقويه قوله تعالى: ﴿ عَطَاءٌ عَيْرٌ بَعُذُودُ» ونحوه عن أبي عبد قال: تقدّمت عزيمة المشيئة من الله تعالى: ﴿ وَلَا للهُ يقينِ فِي الدارين؛ فوقع لفظ الاستثناء، والعزيمة قد تقدّمت في الخلود، قال: وهذا مثل قوله تعالى: ﴿ لَنَدُ حُلُنَ الْمُسْجِدُ الْحُرَامُ إِن شَآءَ اللهُ آمنينَ ﴾ الفتح: ٧٠ وقد علم أنهم يدخلونه حتماً، فلم يوجب الاستثناء في الموضعين خياراً؛ إذ المشيئة قد تَقدّمت بالعزيمة في الخلود في الدارين والدخول في المسجد الحرام؛ ونحوه عن الفراء» ١٠٠٠.
- وقال الشوكاني: « الثامن: أن المعني: خالدين فيها إلا ما شاء ربك من زيادة النعيم لأهل النعيم وزيادة العذاب لأهل الجحيم؛ حكاه أيضا الزجاج، واختاره الحكيم الترمذي» ١١٠٠٠

وخلاصة هذا القسم: لا يحق للقول باستثناء عصاة المسلمين من الخلود في عذاب جهنم أن يذكر في قائمة الأقوال التي ذكرها المفسرون؛ وذلك لضعف جميع الروايات التي استند عليها القائلون بخروج عصاة المسلمين من عذاب جهنم.

والقول الذي ينبغي لنا الأخذ به هو القول الذي سطره أبو السعود عند تفسيره لهذه الآيات الكريمة حيث قال: ﴿ ﴿ إِلاَ مَا شَاء رَبُكَ ﴾ استثناءً من الخلود على طريقة قوله تعالى: ﴿ لاَ يَذُوقُونَ فِيهَا آلْوْتَ إِلاَ الْمَنَةُ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ الْاَحْلُقُ النساء: " المَوْلَةُ اللَّهُ اللّهُ الدّخان: " و قوله: ﴿ وَلَا تَنكُحُواْ مَا نُكَحُ ءابَاؤُكُمْ مَنَ النسّاء إلا مَا قَدْ سَلْفَ ﴾ النساء: " وقوله تعالى: ﴿ حَتّىٰ يَلِمَ آلِهُ مَلُ فِي سَمّ آلْخَيَاطُ ﴾ الأعراف: " غير أن استحالة الأمور المذكورة معلومة بحكم العقل، واستحالة تعلق المشيئة الله تعالى المغلود معلومة بحكم النقل يعني أنهم مستقرّون في النار في جميع الأزمنة إلا في زمان مشيئة الله تعالى لعدم قرارِهم فيها، وإذ لا إمكان لتلك المشيئة ولا لزمانها بحكم التصوص القاطعة الموجبة للخلود فلا إمكان لانتها، مدة قرارِهم فيها ولدفع ما عسى يُتوهم من كون استحالة تعلق مشيئة الله تعالى بعدم الخلود بطريق الوجوبِ على الله تعالى قال: ﴿ إِنّ رَبّك فَعَالَ لَمَا يُريدُ ﴾ الجارية على سنن حكمته الداعية إلى ترتيب الأجزية على أفعال العباد » "١٥٠٠.

## القسم الخامس

# روايات وأقوال في تفسيرقوله تعالى:

﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكَتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عَبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالَمْ لَنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِاذِنْ اللهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ \* جَنَاتُ عَدْنَ يَدْخُلُونَهَا يَحَلُونَ فِيهَا مِنْ اَسَاوِرَ مِن ذَهَبَ وَلُوْلُوا وَلَبَاشُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ \* وَقَالُوا الْحَمْدُ للهِ الَّذِيُ أَذْهَبَ عَنَا الْحَزَنَ إِنَّ رَبَنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ \* الذِي أَحَلْنَا ذَارَ الْمُقَامَة مِن فَضْلِه لَا يَمُسُنَا فِيهَا نَصْبٌ وَلا يَمْسُنَا فِيهَا لُغُوبٌ ﴾ (فاطر ٢٦ - ٣٠)

جاء في هذه الآيات الكريمة قوله تعالى: ﴿ فَمَنْهُمْ ظَالَمْ لَنَفْسِهِ ﴾ وجاء أيضاً قوله تعالى : ﴿جَنَاتُ عَدْن يُذُخُلُونَهَا ﴾، واحتج الإمام الطبري وغيره بروايات عندَ تَفسيرَهم لهذه الآيات لأجل إثبات ( فكرة خروجٌ

عصاة المسلمين من النار ) إلى الجنة.

قال الإمام الطبري: «..من يظلم نفسه بركوبه المآثم، واجترامه المعاصي، واقترافه الفواحش ..» "١٥٠ وعلى هذا التعريف بنى الإمام الطبري جداله حول مصير عصاة المسلمين في الآخرة حيث قال: « ... إنه ليس في الآية خبر أنهم لا يدخلون النار، وإنما فيها إخبار من الله تعالى ذكره أنهم يدخلون جنات عَدْن، وجائز أن يدخلها الظالم لنفسه بعد عقوبة الله إياه على ذنوبه التي أصابها في الدنيا، وظلمه نفسه فيها بالنار، أو بما شاء من عقابه، ثم يُدخله الجنة، فيكون معن عمه خبر الله جل ثناؤه بقوله ﴿ جَنَاتُ عَدْن يَدُخُلُونَها ﴾. وقد رُوي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بنحو الذي قلنا في ذلك أخبار، وإن كان في أسانيدها نظر، مع دليل الكتاب على صحته على النحو الذي بيّنت "١٠٥٠.

لقد فسر الإمام الطبري هنا ( الظالم لنفسه ) بالموحد العاصي الذي نالته عقوبة الله في النار أو بما شاء الله لم يدخله جنات عدن.

وهذا القول الذي ذكره الإمام الطبري هنا ضعيف يفتقر إلى دليل قوي لإثباته؛ إذ لا ذكر – في هذه الآيات-للنار، وكذلك لا حجة في جميع الروايات الواردة بهذا المعنى الذي ذهب إليه الإمام الطبري عند تفسيره لهذه الآيات، وقد حكم عليها هو بنفسه بالضعف كما نقلنا عنه سابقاً.

واعتماد هذا المعنى الذي صرح به الإمام الطبري هنا يعرض فهمنا لآيات الله تعالى للتناقض البين، إذ من المستحيل أن يأمرنا ربنا بقوله: ﴿ فَلاَ تَظْلِمُواْ فِيهِنَّ أَنفُسَكُمْ ﴾ وفي نفس الوقت يبشر المقترف للفواحش والراكب للمآثم بالجنة.

وفي نهاية تفسيره لهذه الآيات الكريمه نجد الإمام الطبري يسجل الحق ويرد فكرة دخول العصاة إلى الجنة اثني ذكرها في بداية تفسيره لهذه الآيات، فقد قال عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبِّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ ﴾: « يقول تعالى ذكره مخبرا عن قيل هذه الأصناف الذين أخبر أنه اصطفاهم من عباده عند دخولهم الجنة: إن ربنا لغفور لذنوب عباده الذين تابوا من ذنوبهم، فساترها عليهم بعفوه لهم عنها، شكور لهم على طاعتهم إياه، وصالح ما قدّموا في الدنيا من الأعمال» ١٠٥٠.

في هذا القول نجد الإمام الطبري ينسف ذلك البنيان الذي شيده على فكرة دخول العصاة في الجنة، حيث صرح هنا أن الأصناف الذين اصطفاهم الله تعالى يغفر لهم ذنوبهم إذا تابوا، وشاكر لهم طاعتهم وصالح أعمالهم، وهذه الأصناف التي يتوب الله عليها إذا تابت وشاكر لها أعمالها إذا أطاعت وصلحت لا يمكن أذ يكون من بينها عاص مصر على ارتكاب الفواحش.

### الروايات الواردة في تفسير هذه الأيات ،

### \* رواية منسوبة إلى ابن عباس

قال الإمام الطبري ١٠٠١: «حدثنا عليّ، قال: ثنا أبو صالح، قال: ثني معاوية، عن عليّ، عن ابن عباس، فوله: ﴿ أُمّ أُورَ ثُنا الكِتابُ ﴾. إلى قوله: ﴿ الفَضْلُ الكِيرُ ﴾هم أمة محمد صلى الله عليه وسلّم، ورّثهم الله كل كلا أنزله، فظالمهم يغفر له، ومقتصدهم يحاسب حسابا يسيرا، وسابقهم يدخل البحنة بغير حساب» علمذ الرواية المنسوبة إلى ابن عباس لا قيمة لها ولا وزن في ميزان الأمة وذلك لضعف سندها، فقد جاءت من طريق على بن أبي طلحة ١١٠١، ومعاوية بن صالح ١١٠٠، وأبي صالح عبدالله بن صالح الجهني ١١٠١ الذين لا حجة في رواياتهم.

## رواية منسوبة إلى الصحابي عبد الله بن مسعود

قال الإمام الطبري ٢٠١٦: «حدثنا ابن حميد، قال: ثنا الحكم بن بشير، قال: ثنا عمرو بن قيس، عن عبد الله بن مسعود أنه قال: هذه الأمة الله بن عيسى، عن يزيد بن الحارث، عن شقيق، عن أبي وائل، عن عبد الله بن مسعود أنه قال: هذه الأمة ثلاثة أثلاث يوم القيامة: ثلث يدخلون الجنة بغير حساب، وثلث يحاسبون حسابا يسيرا، وثلث يجيئون بذنوب عظام، حتى يقول: ما هؤلاء؟ وهو أعلم تبارك وتعالى، فتقول الملائكة: هؤلاء جاؤوا بذنوب عظام إلا أنهم لم يُشركوا بك، فيقول الربّ: أدخلوا هؤلاء في سعة رحمتي. وتلا عبد الله هذه الآية: ﴿ مُنْ الكتابَ الذينَ اصْطَفَيْنا مَنْ عبادنا ﴾».

هذه الرواية لا تقوم بها حجة وقد جاءت من طريق محمد بن حميد الرازي١١٦٠ .

#### الله منسوبة إلى عوف بن مالك

قال ابن أبي حاتم ١١٠٠ «حدثنا محمد بن عزيز، حدثنا سلامة عن عقيل عن ابن شهاب عن عوف عن رسول الله صلى الله عليه وسلّم أنه قال: «أمتي ثلاثة أثلاث: فثلث يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب، وثلث يحاصبون حساباً يسيراً ثم يدخلون الجنة، وثلث يمحصون ويكشفون، ثم تأتي الملائكة فيقولون وجدناهم يقولون: لا إله إلا الله ولا الله وحده، يقول الله عز وجل صدقوا لا إله إلا أنا أدخلوهم الجنة بقولهم لا إله إلا الله وحده، واحملوا خطاياهم على أهل النار، وهي التي قال الله تعالى: ﴿ وَلَيْحُملُنَ أَثْقَالُهُمْ وَأَنْقَالاً مِنْ مَعَلَى الله على أهل النار، وهي التي قال الله تعالى: ﴿ وَلَيْحُملُنَ أَثْقَالُهُمْ وَأَنْقَالاً مِنْ مَعْ وَتَصديقها في التي فيها ذكر الملائكة، قال الله تعالى: ﴿ وَرَثْنَا ٱلكِتَابَ ٱلذِينَ آصُطفَيْنًا مِنْ عَبَادِنا﴾ فجعلهم ثلاثة أنواع، وهم أصناف كلهم، فمنهم ظالم لنفسه، فهذا الذي يكشف ويمحص» ».

هذه الرواية ضعيفة وذلك بسبب محمد بن عزيز بن عبد الله الأيلي، فقد قال عنه ابن حجر في تقريب التهذيب: «فيه ضعف وقد تكلموا في صحة سماعه من عمه سلامة ١١١٨.

وكذلك بسبب سلامة بن روح بن خالد الأموي فقد قال ابن حجر عنه في تهذيب التهذيب: « ... قال أبو حاتم: ليس بالقوي، محله عندي محل الغفلة. وقال أبو زرعة: ضعيف، منكر الحديث ١١٦٧٠.

فبسبب عدم نص الآيات على قضية الخروج من النار، وبسبب ضعف جميع الروايات التي تحدثت عن دخول عصاة الموحدين في الجنة ينبغي لنا عدم القفز بأفكارنا صوب معاني لم تثبت بدليل قاطع من كتاب الله سبحانه وتعالى وسنة رسوله الكريم عَلَيْكُ، لأن « الأمور العقائدية لا بد من الاستناد فيها على النصوص القاطعة »١١٦٨.

### أنواع ( ظلم النفس ) كما جاء في القرآن الكريم

ولقد جاء في كتاب الله تعالى ذكر ( ظلم النفس ) في مواضع عديدة. وقد تفاوتت الأعمال التي استحق الإنسان بسببها هذه الصفة.

# \* فقد جاءت صفة ( ظلم النفس ) في آيات تتحدث عن الكفرة الذين وقفوا أمام الدعوة الإلهية . -

 « وَإِذْ قَالُوْ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُمْ بِاتَخَادْكُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُواْ إِلَى بَارِئِكُمْ فَاقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عَنِدَ بَارِئِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنّهُ هُوَ التَوَابُ الرّحِيمُ ﴾ .

﴿ وَظَلَلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامُ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَن وَالسّلْوَى كُلُواْ مِن طَيِّبَاتٍ مَا (رَزْفْناكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كُلُواْ أَمِن طَيِّبَاتٍ مَا (رَزْفْناكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُواْ أَنْفُسَهُمْ يَظْلمُونَ ﴾.

# يَرِينَ ٱلْأَرْسِينَ ٱلْأَوْسِينَ ٱللَّهِ

- ﴿ مَثَلُ مَا يُنفقُونَ في هذه الْحَيَاة الدُنْيَا كَمَثَلِ ربح فيهَا صِرِّ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتْهُ
  وَمَا ظَلْمَهُمُ الله وَلَكِنْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾.
- ﴿ وُقَطَّعْنَاهُمُ أَثْنَتَىٰ عَشْرَةَ أَسْبَاطًا أَثَمَا وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى إِذِ اسْتَسْقَاهُ قَوْمُهُ أَنِ اضْرِبِ بَعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانْبَجَسَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا قَدْ عَلِمَ كُلِّ أَنَاسٍ مَشْرَبَهُمْ وَطَلَلْنَا عَلَيْهِمُ الْفَصَهُمْ يَظْلِمُونَ عَلَيْهِمُ الْمَنَ وَالسَّلْوَى كُلُواْ مِنِ طَيِّبَاتٍ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظَلْمُونَا وَلَكِن كَانُواْ اَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾.
  - ﴿ سَاء مَثَلاً الْقَوْمُ الّذِينَ كَذَّبُواْ بآيَاتنَا وَأَنفُسَهُمْ كَانُواْ يَظْلَمُونَ ﴾.
- ﴿ أَلَمْ يَأْتِهِمْ نَبَأُ اللَّذِينَ مِن قَبْلَهِمْ قَوْمَ نُوحٍ وَعَاد وَتَمُودَ وَقَوْم إِبْرَ (هِيمَ وأَصْحَابِ مَدْيَنَ وَالْمُوتَفِكَاتِ اَتَتْهُمْ وُسُلُهُم بَالْبَيْنَات قَمَا كَانَ الله لَيْظَلْمُهُمْ وَلَكَن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ فَيُظَلِّمُونَ ﴾.
- ﴿ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِن ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَمَا أَغْنَتْ عَنْهُمْ آلِهَتُهُمُ الَّتِي يَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ مِن شَيْء لَّما جَاء أَمْرُ رَبِّكَ وَمَا زَادُوهُمْ غَيْرَ تَتْبِ ﴾.
  - ﴿ وَسَكَنتُمْ فِي مَسَاكِنِ الَّذِينَ ظُلَمُواْ أَنفُسَهُمْ وَتَبَيّنَ لَكُمْ كَثْفَ فَعَلْنَا بِهِمْ وَضَرَبْنَا لَكُمُ الأَمْثَالَ ﴾.
- ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلاّ أَن تَأْتِيَهُمُ الْمَلائِكَةُ أَوْ يَأْتِيَ أَمْرُ رَبِّكَ كَذَلِكَ فَعَلَ اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا ظَلْمَهُمُ اللَّهَ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلَمُونَ ﴾.
- · ﴿ وَعَلَى الَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا مَا قَصَصْنَا عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنَفُسَهُمْ يَظْلُمُونَ﴾.
- ﴿ قِيلَ لَهَا اذْخُلِي الصّرْحَ فَلَمّا رَأَتُهُ حَسِبَتْهُ لَجُةً وَكَشَفَتْ عَن سَاقَتِهَا قَالَ إِنّهُ صَرْحٌ ثَمُرَدٌ مِّن فَوَارِيرَ قَالَتْ رَبّ إِنّي ظَلَمْتُ نَفْسى وَأَشْلَمْتُ مَعَ شَلْلِيمَانَ اللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾.
- ﴿ فَكُلَّا أَخَذْنَا بِذَنبَه فَمِنْهُم مِّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْه خَاصَبًا وَمِنْهُم مِّنْ أَخَذْتُهُ الصّيْحَةُ وَمِنْهُم مِّنْ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ وَمِنْهُم مِّنْ أَغْدَقْنَا وَمَنْهُم عَلْمُلُمُونَ ﴾.
- ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا أَشَدٌ مِنْهُمْ قُوَةً وَأَثَارُوا الْأَرْضَ وَعَمْرُوهَا أَكْثَرَ مِمَا عَمَرُوهَا وَجَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالبَّتِنَاتِ فَمَا كَانَ الله لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلُمُونَ ﴾.
   يَظْلُمُونَ ﴾.
- ﴿ فَقَالُواْ رَبّنا بَاعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا وَظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ فَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ وَمَرْقَنَاهُمْ كُلّ مُمْزَقِ إِنّ فِي ذَلِكَ لَا لَا يَاتِ لَكُل صَبّارَ شَكُورٍ ﴾.
- هذه الآيات وصُفت الكافرين بالظالمين لأنفسهم، وليس لمن مات على كفره عند الله تعالى إلا النار الخالدة إلا إذا تاب عن كفره وأصلح شأنه قبل الممات.

# \* وجاءت صفة ( ظلم النفس ) في سياق تحذير المسلمين من تعدي حدود الله تعالى:-

- ﴿ وَإِذَا طَلَقْتُمُ النّسَاء فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَأَمْسِكُوهُنَ مَغْرُوف أَوْ سَرَحُوهُنّ مَعْرُوف وَلاَ تُمْسِكُوهُنّ ضَرَارًا لَنَّعَبُواْ وَمَن يَفْعَلْ ذَلكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَلاَ تَتَخذُواْ آيَاتُ الله هُزُوْا وَإِذْكُرُواْ نِعْمَتَ الله عَلَيْكُمْ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُمْ مِن الْكِتَابِ وَالْحُرَمَة يَعْظُكُم به وَاتَقُواْ الله وَاعْلَمُواْ أَنَّ الله بكل شَيْء عَليتْم ﴾.
- \* ﴿ ٱلطَّلَقُ مَرْتَانِ فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفِ أَوْ تَسَرِيحٌ بِإِحْسَ ٰنِ وَلاَ يَحِلُ لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ بَمَآ آتَيْتُمُوهُنَ شَيْعًا إِلاّ أَن

مِعَالِمُ ( لحق مِنْ الْمُونِينِ الْمُرْفِينِينَ الْمُونِينِ الْمُرْفِينِينَ الْمُؤْنِينِينَ الْمُؤْنِينِينِينَ الْمُؤْنِينِينِينَ الْمُؤْنِينِينَ الْمُؤْنِينِينَ الْمُؤْنِينِينَ الْمُؤْنِينِينَ الْمُؤْنِينِينَ الْمُؤْنِينِ

يَخَافَآ أَلاّ يُقيمَا حُدُودَ اللّهَ فَإِنْ حَفْتُمْ أَلاّ يُقِيمَا حُدُودَ اللّهَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا أَفْتَدَتْ بِهِ تِلْكَ حُدُودً اللّهُ فَلاَ تَغْتَدُوهَا وَمَن يَتَعَدُّ خُدُودَ اللّهُ فَأُولَـٰنَكَ هُمُ ٱلطّلّدِنَ ﴾.

 « يَا أَيُهَا النّبي إِذَّا طَّلَقْتُمُ النّسَاء فَطَلَّقُوهُنَ لعدتهِنَ وَأَخْصُوا الْعدَة وَاتَقُوا اللهَ رَبّكُمْ لا تُخْرِجُوهُنَ مِن يُنُوتِهِنَ وَلا يَخْرُجُونُ اللهِ فَقَدْ طَلَمَ نَفْسَهُ لا يُئُوتِهِنَ وَلا يَخْرُجُونُ اللهِ فَقَدْ طَلَمَ نَفْسَهُ لا تَدْرِي لَعَلَ اللهِ يُخْدَثُ بَعْدَ ذَلَكَ أَمْرًا ﴾.

 تَذُرِي لَعَلَ اللهِ يُخْدَثُ بَعْدَ ذَلَكَ أَمْرًا ﴾.

﴿إِنَّ عَدَّةَ الشُّهُورَ عَندَ اللهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كتَابِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمُ ذَلِكَ الدّينُ الْقَيْمُ فَلاَ تَظْلِمُواْ فِيهِنَ أَنفُسَكُمْ وَقَاتِلُواَ الْمُشْرِكِينَ كَآفَةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَآفَةً وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهِ مَعَ الْتَقَيَنَ ﴾.
 مَعَ الْتَقَيَنَ ﴾.

 ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَاهُمُ الْكَاآنَكَةُ ظَالَمَى أَنْفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنتُمْ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ قَالُواْ أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللهِ وَاسْعَةً فَنْهَاجِرُواْ فيهَا فَاوْلَئْكُ مَأْوَاهُمْ جَهْنَمُ وَسَاءتْ مَصِيرًا ﴾.

فظلم النفس هنا يلحق كل مسلم يتعدى حدود الله تعالى في العلاقات الزوجية وغيرها من الفرائض والواجبات التي حددها الشرع لحياة المسلمين.

- قال الإمام الطبري: « وهذه الأمور التي بينتها لكم من الطلاق للعدّة، وإحصاء العدّة، والأمر باتقاء الله، وأن لا تخرج المطلقة من يبتها، إلا أن تأتي بفاحشة مبينة حدود الله التي حدّها لكم أيها الناس فلا تعدوها ﴿ وَمَنْ يَتَعَلَّ حُدُودَ الله التي عَدّها لتي حدّها لله عندوه الله التي حدّها لله فقد ظلم نفسه: يقول: فقد أكسب نفسه وزرا، فصار بذلك لها ظالما، وعليها متعدّيا ١١٦٥٠.
- وقال الطبري أيضاً: « فقد ظلم نفسه، يعني فأكسبها بذلك إثماً، وأوجب لها من الله عقوبة بذلك».١١٠٠
- وقال الشوكاني: « والمعنى: أن هذه الأحكام التي بينها لعباده هي حدوده التي حدّها لهم لا يحل لهم أن يتجاوزوها إلى غيرها، أو يخلّ بشيء منها ﴿ أَن يتجاوزوها إلى غيرها، أو يخلّ بشيء منها ﴿ فَقَدْ ظُلَمَ نَفْسَهُ ﴾ بإيرادها مورد الهلاك، وأوقعها في مواقع الضرر بعقوبة الله له على مجاوزته لحدوده و تعديه لرسمه ١٧٠٠.
- وقال القرطبي: « هذه الأحكام التي بينّها أحكام الله على العباد، وقد منع التجاوز عنها، فمن تجاوز فقد ظلم نفسه وأوردها مُوْرد الهلاك»٢٠١٢.
- وقال الرازي: » فعلى هذا كل من أمر بأنه تجب عليه طاعة الله وطاعة رسوله، ثم وصلت إليه هذه
   التكاليف التي تقدم ذكرها في العدة والرجعة والخلع وترك المضارة فلا يتشمر الأدائها، كان كالمستهزىء
   بها، وهذا تهديد عظيم للعصاة من أهل الصلاة ، ١٧٣٣.
  - وقال الطبرسي: « ﴿ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ فقد أضرّ بنفسه وعرضها لعذاب الله »١١٧٠.
  - وجاء في تفسير الجلالين: « ﴿ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ بتعريضها إلى عذاب الله » ١١٧٠.
     فعلى من وقع في الظلم التوبة والإنابة وإرجاع الحقوق إلي أهلها قبل فوات الأوان، قال تعالى: -
- « وَاللَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحشَةَ أَوْ ظَلْمُواْ أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُواْ اللّهَ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الدُّنُوبَ إِلاّ اللهُ وَأَنْفُسِهُمْ ذَكَرُواْ اللهُ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الدُّنُوبَ إِلاّ اللهُ وَمُمْ يَعْلَمُونَ هِ.
  - ﴿ وَمَن يَعْمَلْ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمّ يَسْتَغْفِرِ اللّهَ يَجِدِ اللّهَ عَفُورًا رّحِيمًا ﴾.
  - ﴿ فَمَنْ تَابَ مِن بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾.

# المستانة والمستانة والمستان والمستانة والمستانة والمستانة والمستانة والمستانة والمستا

في هذه الآيات الكريمة حذر المولى جل وعلا المسلمين من ظلم أنفسهم وتوعدهم بالمصير السيء في جهنم، ولم يبشرهم سبحانه بالجنة إذا استمروا على حالهم؛ لهذا كانت دعوته سبحانه لهم بالتوبة والاستغفار.

يظهر من كل ما سبق أن ( الظالم لنفسه ) المذكور في سورة فاطر ليس هو الكافر؛ لأن الكافر قد حكم الله عليه بالنار وليس هو ممن اصطفاهم الله تعالى.

ويظهر كذلك أن ( الظالم لنفسه ) المذكور في سورة فاطر ليس هو المسلم الذي مات على معصيته؛ لأن الله تعالى قد توعد مرتكب المعاصي بنار جهنم إذا مات على ذلك، ولم يأت دليل من كتاب الله تعالى ولا من سنة رسوله القاطعة يثبت خروجه منها إلى الجنة.

وقد توسع مفسرون آخرون في تعريفهم للـ( ظالم لنفسه )، حيث ذكروا تلك المعاني التي قالها الإمام الطبري وأضافوا إليها معاني أخرى:-

- نقل القرطبي الأقوال الآتية في تعريفه للدظالم لنفسه ): « ... أي كافر... فاسق ... الذي عمل الصغائر ... صاحب الكبائر... والظالم الجاهل ... الظالم الذاكر الله بلسانه فقط ... الظالم صاحب الأقوال ... الظالم الذي يعبد الله خوفاً من النار، ... الظالم الزاهد في الدنيا ... الظالم الذي يعبد الله على الغفلة والعادة ... الظالم الذي أعطي فمنع ... الظالم الذي يعبد الله على الغفلة والعادة ... الظالم الذي أعطي فمنع ... الظالم من استغنى بماله ... الظالم التالي للقرآن ولا يعمل به ... والظالم الذي يدخل المسجد وقد أقيمت الصلاة ... والظالم الغافل عن الصلاة حتى يفوت الوقت والجماعة ... الظالم الذي يحب نفسه ... الظالم الذي ينتصف ولا يُنصف ... والظالم من لم يسلم إلا بالسيف» ١٧٠٠ .
- وقال ابن كثير: «... وهو المفرط في فعل بعض الواجبات المرتكب لبعض المحرمات ... هم أصحاب المشأمة ... هو المنافق ... » ١١٧٠.
- وقال ابن عاشور: « والظالمون لأنفسهم هم الذين يجرُون أنفسهم إلى ارتكاب المعصية فإن معصية المرء
   ربّه ظلم لنفسه لأنه يورطها في العقوبة المعينة للمعاصي على تفصيلها وذلك ظلم للنفس لأنه اعتداء
   عليها إذ قصر بها عن شيء من الخيرات قليل أو كثير، وورطها فيما تجد جزاء ذميماً عليه ٢١٧٠.

قد تكون هذه المعاني صالحة لبيان ( ظلم النفس )، وتحديد المعنى المقصود يكون بفهم العبارة من خلال سياق الكلام.

### فمن هو الرطالم لنفسه) الذي ذكره الله تعالى في سورة فاطر؟.

يتضح لنا معنى قوله تعالى : ﴿ فَمِنْهُمْ ظَالَمْ لِنَفْسِه ﴾ حينما نعيش في الجو الذي تنشئه آيات سورة فاطر. في آيات سورة فاطر نرى بشراً قد اصطفاهم الله تعالى من بين عباده وأعطاهم فضلاً كبيراً يسعون به في تسابق إلى كل خير، ونرى أولئك البشر وهم يدخلون الجنات وقد تزينوا بالذهب واللؤلؤ والحرير،

# عِيَّالِمُ ( لحق ۾ نَانَا ( نَسَيَ نَانَا وَسِينَا اَوْسِينَا اِوْسِينَا الْوَسِينَا الْوَسِينَالِينَا الْوَسِينَا الْوَسِينَا الْوَسِينَا الْوَسِينَا الْوَالِينِينَا الْوَسِينَا الْوَسِينَا الْوَسِينَا الْوَسِينَا الْوَسِينَا الْمَائِيلِيَّ الْمِنْ الْوَالِينَا الْوَالِينَا الْوَالِينَالِينَا الْوَالِينَالِينَا الْوَالِينَالِينَا الْوَالِينَالِينَا الْمِنْ الْوَالْوِينَالِينَا الْوَالِينَالِينَا الْوَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَ

ونسمعهم وهم يشكرون المنعم جل وعلا على فضله وغفرانه.

فالجو الذي ترسمه لنا هذه الآيات هو جو طاعة، فلا مجال لذكر العصيان فيه، ولا مجال لحمل معنى ( الظالم لنفسه) على مرتكب الذنوب.

والحياة في هذه الآيات حياة خيرات ورحمة في الدنيا والجنة، ولا ذكر فيها للشر وعذاب الآخرة والخروج من النار.

وهذه الآيات تعرض علينا بكل وضوح عباد الله المصطفين – الذين وصلوا إلى هذه الرفعة والسمو – وقد أمدهم الله تعالى بالطاقات اللازمة لتبليغ الخيرات إلى طالبيها في مشارق الأرض ومغاربها.

إنه لمشهد عظيم نرى فيه كل متسابق متلبس بالخيرات وتحيط به الخيرات ويسعى بالخيرات.

إذاً فالرظالم لنفسه) - الوارد ذكره في سورة فاطر - ليس هو الشخص الذي «... يظلم نفسه بركوبه المآثم، واجترامه المعاصي، واقترافه الفواحش ... «١١٨٠، بل هو شخص آخر وضع نفسه في موضع أفقدها الدرجات العالية بسبب عدم سعيه المتواصل الدؤوب في مضمار العمل، في وقت كان هو قادراً على التنافس مع المتنافسين والحصول على الدرجات لو أنه سخر نعم الله عليه في سباقه مع الذين اصطفاهم الله تعالى لحمل كتابه العزيز.

قال الإمام الطبري عند تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَفِي ذَلَكَ فَلْيَتَنافَسِ الْمُتَنافَسُونَ﴾: «... وكان معناه في ذلك: فليجدّ الناس فيه، وإليه فليستبقوا في طلبه، ولتحرص عليه نفوسهم»١٨٥١.

فالجو الذي تنشئه آيات سورة فاطر هو نفس الجو الذي تنشئه آيات سورة النساء وسورة الحديد، ففي تلك الآيات دعوة إلى السعي والتسابق بالخيرات إلى أعلى الدرجات، والمتسابقون في هذا المجال يطلق عليهم ( الظالم لنفسه )، و( المقتصد ) و( المسابق )، و( القاعد ) و( المنفق قبل الفتح ) و( المنفق بعد الفتح ) كل حسب أدائه وإخلاصه في هذا المضمار.

قال الله تعالى في سورة فاطر:

﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكَتَابُ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عَبَادَنَا فَمِنْهُمْ ظَالمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللهِ وَلَوْنُوا وَلِبَاسُهُمْ فَيهَا اللهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلِ الْكَبِيرُ \* جَنَاتُ عَدْنَ يَدَّخُلُونَهَا يُحَلَّوْنَ فَيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبِ وَلُوْلُوا وَلِبَاسُهُمْ فَيهَا حَرِيرٌ \* وَقَالُوا الْخَمُدُ لِللهِ الذِي أَذْهَبَ عَنَا الْخَزَنَ إِنَّ رَبَنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ \* الذِي أَحَلْنَا دُارَ الْقَامَةِ مِن فَضْلِهِ لَا يَكُسَنَا فِيهَا لُغُوبٌ هِي اللهِ عَنَا الْحَزَنَ إِنَّ رَبَنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ \* الذِي أَحَلْنَا دُارِ الْقَامَةِ مِن فَضْلِهِ لَا

وقال الله تعالى في سورة النساء:

﴿لاّ يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُوْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضّرَرِ وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بأمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فَضّلَ الله الْمُجَاهِدِينَ بأَمْوَالهِمْ وَأَنفُسِهِمَ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلاّ وَعَدَ اللهِ الْخُشْنَى وَفَضّلَ الله الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾.

وقال سبحانه في سورة الحديد:

﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَا تُنفقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَللهِ ميرَاتُ السّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَا يَسْتَوِي منكُم مِّنْ أَنفَقَ من قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولَئِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِينَ أَنفَقُوا مِن بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكُلا وَعَدَ اللهُ الْحُسْنَى وَاللهِ بَمَا وَضَعُ السّيءِ هِي جاء في كتاب (المفردات في غريب القرآن): ﴿ وَالظُّلْمُ عِنْدَ أَهْلِ اللّغَة وَكَثيرٍ مِنَ العُلْمَاءِ وَضْعُ الشيءِ في غَيْرٍ مَوْضِعِهِ المُخْتَصِّ به إِمّا بِنْفُصَانٍ أَو بِزِيَادَةٍ، وَإِمّا بِعُدُولِ عَنْ وَقْتِهِ أَو مَكَانه ... ، ١٨٢٣.

ومن هَذَا التعريفَ لكَلمةَ الظلمُ ندركَ أنَّ ( الظالمُ لنفسه ) الوارد ذكره في سورة فاطر قد وضع نفسه في

ڛؿ۩ؙڎؙۊڛؿ۩ؙڎؙۊڛؿ۩ڎؙۊڛؿ۩ڎۊڛؿ۩ڎۊڛڰ۩ڎڛڰ۩ڎۊڛڰ۩ڎۊڛڰ۩ڎۊڛڰ۩ڎۊڛ؆۩ڎۊؠ؞ڝٵڵؗؗ؊ؚۅڿؾۣ

موخرة الركب، وقد نقصها حظها من الدرجات والخيرات التي وصل إليها المقتصد والسابق.

فهو قد سلم من اقتراف الفواحش وركوب المآثم، لهذا وعده الله تعالى الجنة، ولكنه ظلم نفسه حين لم ينل الدرجات العالية التي كان.ممقدوره الوصول إليها لو أنه نافس لأجلها بكل ما أوتي من قوة.

فحال (الظالم لنفسه) هنا هو نفس حال (القاعدين) و(حال المنفق بعد الفتح) الذين وعدهم الله تعالى الحسنى مع المجاهدين بأموالهم وأنفسهم كما جاء في سورة النساء وسورة الحديد. وقد أشار ابن عاشور إلى هذا المعنى حيث قال: «وفي ذكر الخيرات في القسم الآخر دلالة على أنها مرادة في القسمين الأولين فيؤول إلى معنى ظالم لنفسه في الخيرات ومقتصد في الخيرات أيضاً، ولك أن تجعل معنى ﴿ظَالمٌ لنَفْسه﴾ أنه ناقصها من الخيرات كقوله: ﴿ كُلتًا الْجُنتَيْنِ آتَتْ أَكُلهَا وَلمُ تَظْلمُ مِنهُ شَيْنًا ﴾ أي لم تنقص عن معتاذها في الإثمار ١٩٨٣.

وهناك قول بليغ – يصب في قالب هذا التصور الإسلامي المحفز للنفوس للصعود في سلم الكمالات الإنسانية - قاله ابن الجوزي: « من أعمل فكره الصافي دله على طلب أشرف المقامات، ونهاه عن الرضى بالنقص في كل حال. وقد قال أبو الطيب المتنبى:

ولم أر في عيوب الناس عيباً ... كنقص القادرين على التمام

فينبغي للعاقل أن ينتهي إلى غاية ما يمكنه، فلو كان يتصور للآدمي صعود السموات لرأيت من أقبح النقائص رضاه بالأرض. ولو كانت النبوة تحصل بالاجتهاد رأيت المقصر في تحصيلها في حضيض. غير أنه إذا لم يمكن ذلك فينبغي أن يطلب الممكن. والسيرة الجميلة عند الحكماء خروج النفس إلى غاية كمالها الممكن لها في العلم والعمل» ١٨٠١.

وقال ابن الجوزي أيضاً: « ولو صح له أن يكون ملكاً لم يرض أن يكون بشراً. والمقصود: أن ينتهي بالنفس إلى كمالها الممكن لها في العلم والعمل » ١١٠٠.

وبعد أن ذكر درجات التائبين، قال الشيخ القرضاوي: « ... ومنهم من يتوب من الوقوف عند حال أدني، حيث لم يرتق إلى ما هو أعلى ١١٨٦٠.

وقد أشار إلى نحو هذا المعنى العلامة ابن تيمية حيث قال: » ... أحدهما: أن الأبر اريقتصرون على أداء الواجبات وترك المحرمات، وهذا الاقتصار سيئة في طريق المقربين. ومعنى كونه سيئة أن يخرج صاحبه عن مقام المقربين، هيحرم درجاتهم، وذلك مما يسوء من يريد أن يكون من المقربين ...

الثاني: أن العبدقديومر بفعل يكون حسناً منه، إما واجباً، وإما مستحباً، لأن ذلك مبلغ علمه وقدرته. ومن يكون أعلم منه وأقدر لا يؤمر بذلك، بل يومر بما هو أعلى منه، فلو فعل هذا ما فعله الأول كان ذلك سيئة ،٢١٠٪

والإنسان وإن وصل إلى أعلى درجات الإخلاص لله في سعيه فلا بد له أن يحس بالتقصير في حق الله تعالى، فها هم أنبياء الله تعالى في تواضعهم أمام الله تعالى يستغفرونه ويتضرعون إليه:—

﴿ قَالِا رَبَّنَا ظَلَّمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّمَّ تَغْفَرْ لَنَا وَتُرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾.

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسَي فَاغْفُرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾.

- قال الإمام الرازي: «أما قوله: ﴿ رُبِ إِنَّى ظَلَمْتُ نَفْسى فَأَغُفرْ لِي ﴾ فعلى نهج قول آدم عليه السلام:
   ﴿ رَبّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا ﴾ (الأعراف: ١٠) والمراد أحد وجهين، إما على سبيل الانقطاع إلى الله تعالى والاعتراف بالتقصير عن القيام بحقوقه، وإن لم يكن هناك ذنب قط، أو من حيث حرم نفسه الثواب بترك المندوب ١٩٨٨.
- وقال الإمام الرازي عند تفسير قوله تعالى ﴿ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِينَ ﴾ : « فهو أن نقول إنا لو حملناه

على ما قبل النبوة فلا كلام، ولو حملناه على ما بعدها فهي واجبة التأويل لأنا لو أجريناها على ظاهرها، لوجب القول بكون النبي مستحقاً للعن، وهذا لا يقوله مسلم، وإذا وجب التأويل فنقول لا شك أنه كان تاركاً للأفضل مع القدرة على تحصيل الأفضل فكان ذلك ظلماً "^^^.

- وقال الإمام الرازي في موضع آخر من تفسيره: « ليس المراد من الآية أن الله شكك العبد في هذه المخفرة، بل المراد وصفهم بأنهم يفارقون الدنيا مع الهجرة والجهاد، مستقصرين أنفسهم في حق الله تعلى، يرون أنهم لم يعبدوه حق عبادته، ولم يقضوا ما يلزمهم في نصرة دينه، فيقدمون على الله مع الخوف والرجاء، كما قال: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آنُوا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ ﴾ (المؤمنون: ١٠) ... ١١٠٠.
- وقال الشيخ السعدي: « فنادى في تلك الظلمات: ﴿ لا إِلَهَ إِلاَ أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِي كُنتُ مِنْ الظّالمِينَ ﴾، فأقر لله تعالى بكمال الألوهية، ونزهه عن كل نقص وعيب وآفة، واعترف بظلَم نفسه وجنايته "١٠١٠. وجاء عن رسول الله عَيَّة هذا الدعاء: « ... اللّهُمّ أَنْتَ الْللكُ لاَ إِلهَ إِلاَّ أَنْتَ. أَنْتَ رَبّي وَأَنَا عَبْدُكَ. ظَلَمْتُ نَفْسي وَاعْتَرْفُتُ بِذَنْبِي فَأَغْفِرُ لِ ذُنُوبِي جَمِيعاً. إِنَّهُ لاَ يَغْفِرُ الذِّنُوبَ إِلاَّ أَنْتَ ... "١٠١٠.

قال النووي عند شرحه لهذه الرواية : « قوله: (ظلمت نفسي) أي اعترفت بالتقصير . قدمه على سؤال المغفرة أدباً . كما قال آدم وحواء: ﴿ رَبّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنا وَإِن لَمْ تَغْفَر لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنُكُونَنَ مَنَ ٱلْخُسرينَ ﴾ ١١٩٣.

فإذا كان الأنبياء عليهم السلام، وهم صفوة خلق الله تعالى، هذا هو قولهم وهذا هو وصفهم لأنفسهم، فما بالنا لا نصف الآخرين من العاملين لله من البشر بـ( ظلم النفس ) وهم دائماً يعتريهم الضعف والكلل وهم في ميادين الدعوة.

وُقد عَلَم الرسولُ عَيِّتُ الصحابي أبا بكر سَتُ هذا الدعاء: «... قل اللهم إني ظلمتُ نفسي ظُلماً كثيراً، ولايغفرُ الذنوبَ إلا أنتَ، فاغفرُ لي مغفرةً من عندك، وارحمني، إنك أنتَ الغفورُ الرحيم »٢٢٠٠.

قال الحافظ ابن حجر عند شرحه لهذه الرواية: « قوله: (ظلمت نفسي) أي بملابسة ما يستوجب العقوبة أو ينقص الحظ. وفيه أن الإنسان لا يعرى عن تقصير ولو كان صدّيقاً »١١٠٠.

الله تعالى يعرف منازل الرجال العاملين في سبيله، فليس بمقدور البشر أن يحددوا درجات الأولياء والمصطفين بل على الجميع السعي والتسابق في مضمار الدعوة مع ملازمة الإحساس بالتقصير، واتهام ( النفس بالظلم) عند القيام بالواجب إقتداءاً بأنبياء الله تعالى والصديقين من عباد الله تعالى.

### من كل ما سبق يتبين لنا،-

- ضعف التفسير الذي حمل قوله تعالى: ﴿ فَمِنْهُمْ ظَالْمُ لِنَفْسِه ﴾ على العصاة ومرتكبي الكبائر ، لأن سياق
   الآيات لا يشير لهذا المعنى، ولأن جميع الروايات الواردة بهذا التفسير ضعيفة لا تقوم بها حجة.
  - · والآيات الكريمة هي تسجيل لمراتب أهل الجنة العاملين في مضمار الدعوة إلى الله.

## القسم السادس

# روايات وأقوال في تفسيرقوله تعالى:

﴿ وَقَدْ خابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْماً ﴾.

﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا لِمَانَهُمْ بِظُلْمَ أُولَئِكَ لَهُمُ الْإِمْنُ وهم مُهْتَدُونَ﴾.

﴿ وَإِذْ قَالَ لُقْمَانُ لَا بُنه وَهُوَ يَعظُهُ يَا بُنِّي لَا تُشْرِكُ بَاللَّهِ إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظيمٌ ﴾.

جاه في كتاب (معجم مقاييس اللغة) بيان المعنى اللغوي لكلمة ﴿ خابَ ﴾: « (خيب) الخاه والياه والباء والباء أصل واحد يدلُ على عدم فائدة وحرمان. والأصل قولهم للقِدْحِ الذي لا يُورِي: هو خَيَاب، ثم قالوا: سَعَى في أمر فخابَ، وذلك إذا خُرمَ فلم يُقَدْ خَيْراً ﴾ ١١٦٠.

قال ابن عطية : « والظلم يعم الشرك والمعاصي، وخيبة كل حامل بقدر ما حمل من الظلم، فخيبة المشرك على الإطلاق، وخيبة العاصي مقيدة بوقت واحد في العقوبة»١١٩٧.

وهذا القول الذي ذكره ابن عطية هنا قد ذكره أيضاً أبو حيان الأندلسي ١١٠، والألوسي ١٠١٠، والشنقيطي ١٠٠٠.

وقد جاء عند القرطبي ١٢٠٠، والبغوي ١٢٠٠، وابن الجوزي ١٢٠٠، والنسفي ١٢٠٠، والخازن ١٢٠٠، وأبي السعود ١٢٠٠، والبير السعود ١١٠٠، والطبرسي ١٢٠٠ حمل الظلم هنا على الشرك دون ذكر المعاصي وهو رأي اعتمد على روايتين ضعيفتين نسبتا إلى قتادة وابن زيد كما ذكرهما ابن جرير الطبري في تفسيره.

 قال الإمام الطبري: «حدثنا الحسن بن يحيى، قال: أخبر نا عبد الرزاق، قال: أخبرنا معمر، عن قتادة، في قوله: ﴿ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْماً ﴾ قال: من حمل شركا، ٢٠٠٨.

هذه الرواية من هذه الطريق لا حجة فيها وذلك لورودها من قبل رواية الحسن بن يحيى عن عبد الرزاق بن همام، وقد مر بك سابقاً أقوال علماء الجرح في عبدالرزاق ٢٠٠٠. وكذلك لورودها من قبل رواية معمر بن راشد عن قتادة بن دعامة العراقي ٢٠٠٠.

وقال الإمام الطبري: « حدثني يونس، قال: أخبرنا ابن وهب، قال: قال ابن زيد، في قوله: ﴿ وَقَدْ خابَ مَنْ حَملَ ظُلْماً ﴾ قال: من حمل شركا، الظلم هاهنا: الشرك» ١٣١٠.

هذا القول ضعيف لوروده من قبل رواية ابن وهب عن ابن زيد٢٠١٢.

وخلاصة القول في تفسير هذه الآية هو ما قاله الإمام الطبري: « من حَمل إلى موقف القيامة شركاً بالله، وكفراً به، وعملاً بمعصيته »٢٠٢٣.

فالظلم يحرم صاحبه يوم القيامة من الفوائد التي يتمناها، وليس في هذه الآية ولا في غيرها من الآيات ذكر للعذاب المؤقت للعصاة، فالحرمان الذي سيناله الظالمون دائم لا ينقطع.

فعلى الناس أخذ الحذر من أماني النفس الكاذبة وترك الروايات الضعيفة الباطلة، وعليهم اتباع صريح القرآن الكريم.

وقد ينازع أناس في أن الظلم المشار إليه هنا معناه الشرك اعتمادا على الروايات التي جاءت عند تفسير قوله تعالى :﴿ الَّذِينَ آمَنُواْ وَلَمْ يَلْهِسُواْ إِيمَانَهُم بِظُلْم أُولَئِكَ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُم مُهْتَدُونَ ﴾.

# كالم الله عن المناسبة المنسبة المنسبة

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقْمَانُ لِانْبِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ يَا بُنَيَ لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّ الشِّركَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾.

الروايات التي حددت الظلم بالشرك فقط روايات أبطلها منهاج الأمة الإسلامية الذي لا يحابي أحداً كما سيتبين لنا عند قراءتنا في تفسير هاتين الآيتين الكريمتين.

ولقد بين العلماء أيضاً أن مدلول الظلم يشمل كل معانيه ولا يختصر على معنى الشرك فقط، فقد نقل الإمام الطبري: « وقال آخرون: بل معنى ذلك: ولم يخلطوا إيمانهم بشيء من معاني الظلم، وذلك فعُلُ ما نهى الله عن فعله، أو ترك ما أمر الله بفعله، وقالوا: الآية على العموم، لأن الله لم يخص به معنى من معاني الظلم، ١٢١٤.

وقال الشيخ السعدي: « قال الله تعالى فاصلاً بين الفريقين: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا ﴾ أي: يخلطوا ﴿ إِيَانَهُمْ بِظُلْم أُولَئِكَ لَهُمْ الأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ الأمن من المخاوف، والعذاب والشقاء، والهداية إلى الصراط المستقيم، فإن كانوا لم يلبسوا إيمانهم بظلم مطلقاً، لا بشرك، ولا بمعاصي، حصل لهم الأمن التام، والهداية التامة.

وإن كانوا لم يلبسوا إيمانهم بالشرك وحده، ولكنهم يعملون السيئات، حصل لهم أصل الهداية، وأصل الأمن، وإن لم يحصل لهم كمالها.

ومفهوم الآية الكريمة، أن الذين لم يحصل لهم الأمران، لم يحصل لهم هداية، ولا أمن، بل حظهم الضلال والشقاء»(١٢١.

فمن هذه الأقوال نعرف أن كلمة الظلم - في معناها العام - تدل على الشرك وغيره من المعاصي. فأي القسمين تدل عليه كلمات هذه الآية الكريمة؟.

الكلام هنا عن ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾، وليس عن الذين أشركوا. وبهذا تحدد هذه الآية من أولها للقارئ الجهة التي ينظر إليها، وهي جهة المجتمع المؤمن الذي ينبغي للجميع العيش فيه.

ومما يعمق هذه النظرة صوب جهة المجتمع المؤمن هو المعنى الذي يرشد إليه قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يُلْبِسُوا ﴾، « أي لم يخلطوا »١٣٠٦. إذ من المستحيل تصور الإيمان والشرك مختلطين في مكان واحد.

والمجتمع المؤمن ليس بحتمعاً ملائكياً؛ ففيه العصاة غير التائبين، وفيه المستغفرون التائبون وفيه من سما إلى أعلى درجات التقوى بفضل الله تعالى.

والقرآن الكريم منذ الأيام الأولى من عمر الدعوة الإسلامية يدعو المؤمنين إلى العمل بالطاعات وعدم خلطها بالمعاصي، لأن من عمل ذلك فله الأمن وهو في هداية من ربه في الدنيا والآخرة.

والذين خلطوا إيمانهم بالمظالم ولم يتخلصوا منها بالتوبة والاستغفار فقد ذكرت أحوالهم ومصيرهم آيات أخرى من كتاب الله تعالى، وروايات صحيحة من سنة الرسول ﷺ، كما سيتضح في هذا البحث.

وفكرة الخروج من النار لها حضورها عند تفسير ١٢١٧ هذه الآية الكريمة وإن كان على حساب مدلولات ظواهر الآيات الكريمة.

وقد اعتمد القائلون بـ(فكرة خروج العصاة من النار ) على روايات لم يحفل بها منهج الأمة الإسلامية عند تفسيرهم لكلمة ( الظلم ) الواردة في هذه الآية.

# % الروايات التي حملت معنى ( الظلم ) بـ ( الشرك ) فقط.

قال الإمام الطبري بعد أن ذكر الروايات والأقوال في تفسير هذه الآية الكريمة: « وأولى القولين بالصحة

سائلان المنافية الكورون المساكم المنطاع

في ذلك، ما صح في ذلك، ما صحّ به الخير عن رسول الله صلى الله عليه وسلّم، وهو الخبر الذي رواه ابن مسعود عنه أنه قال: «الظّلْمُ الّذي ذُكَرَهُ الله تَعَالى في هَذَا المُوضِع هُوَ الشّرْكُ» ١٢٢٨.

وقاً ل القرطبي: « ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ ﴾ أي بَشرك؛ قاله أبو بكر الصدّيق وعليّ وسَلْمان وحُذيفة، مُنْكُثُم ١٢١٠.

ونقل ابن كثير عن ابن أبي حاتم: « وروي عن أبي بكر الصديق، وعمر، وأبي بن كعب، وسلمان، وحذيفة، وابن عباس، وابن عمر، وعمرو بن شرحبيل، وأبي عبد الرحمن السلمي، ومجاهد، وعكرمة، والنخعي، والضحاك، وقتادة، والسدي، وغير واحد نحو ذلك »١٣٠٠.

والمتتبع للروايات التي أشار إليها المفسرون، ومنهم الطبري والقرطبي وابن كثير، والتي نسبت إلى الرسول يَئِنَجُ والصحابة والتابعين تفسير ( الظلم ) بـ( الشرك ) فقط، يجدها روايات لا تقوم بها حجة ولا دعوى.

### الرواية المنسوبة إلى مقام النبوة على صاحبها أفضل الصلاة والسلام

قال الإمام الوخاري: «حدّثنا إسحاقُ أخبرَنا عيسى بنُ يونُسَ حدّثنا الأعمشُ عن إبراهيمَ عن عَلقمةَ عن عبد الله رضيَ الله عنه قال: «لما نزلت: ﴿الذين آمنوا ولم يُلبِسوا إيمانَهم بظُلم﴾ شقّ ذلكَ على المسلمينَ فقالوا: يَا رسول الله أيْنا لا يَظلمُ نفسَهُ ؟ قال: ليسَ ذلك، إنما هو الشركُ، ألم تَسمعوا ما قال لُقمانُ لابنهِ وهو يَعِظُه يا بُنيّ لا تَشركُ بالله إنَّ الشركَ لظُلمٌ عظيم﴾ ».

أخرج هذه الرواية الإمام البخاري ٢٢١، والإمام مسلم ٢٢١، والإمام الطبري ٢٠٢٠، والإمام أحمد ٢٠٠٠، والترمذي ٢١٠، وابن حبان ٢٠٢١، والبيهقي ٢٠٢٠، والنسائي ٢٢٨، وأبو يعلى ٢٠٢١، والبزار ٢٠٠٠، واللالكائي ٢٠٢٠، وغيرهم.

واحتج بها وذكرها القرطبي ١٢٣٢، وابن كثير ١٢٣٣، والشوكاني ١٢٣٠، والسيوطي ١٢٣٠، وابن حجر ١٢٣٠، وابن عطية ١١٢٧، وغيرهم.

وبعد أن أشار ابن عاشور إلى هذه الرواية قال: « وانظر من روى هذا ومقدار صحته» ١٢٢٨.

ونحن إذا نظرنا في هذه الرواية نجدها واردة من قبل عنعنة الأعمش المدلس ٢٠٢٠. وفي شرحه لهذه الرواية قال بدر الدين العيني: «... ونسب إلى التدليس ٢٠٤٠، وقد عنعن هذا الحديث عن إبراهيم، ولم ير في جميع الطرق التي فيها رواية الأعمش للبخاري ومسلم وغيرهما أنه صرح بالتحديث أو الإخبار إلا في رواية حفص بن غياث عن الأعمش، الحديث المذكور في رواية البخاري في قصة إبراهيم عليه السلام، على ما سيجيء إن شاء الله تعالى: فإن قلت: المعنعن إذا كان مدلسا لا يحمل حديثه على السماع، إلا أن يبين، ما سيجيء إن شاء الله تعالى: فإن قلت: المعنعن إذا كان مدلسا لا يحمل حديثه على السماع، إلا أن يبين، فيول: حدثنا، أو أخبرنا، أو سمعت، أو ما يدل على التحديث. قلت: قال ابن الصلاح وغيره: ما كان في الصحيحين من ذلك عن المدلسين: كالسفيانين والأعمش وقتادة وغيرهم، فمحمول على ثبوت السماع عند البخاري ومسلم من طريق آخر، وقد ذكر الخطيب عن بعض الحفاظ، أن الأعمش يدلس عن غير الثقة، بغلاف سفيان فإنه إنما يدلس عن ثقة. وإذا كان كذلك فلا بد أن يبين حتى يعرف، والله أعلم » ١٠٠٠.

من هذا النص الذي قاله بدر الدين العيني ندرك أنه لم ترق له عبارة ابن الصلاح، بل طلب من الأعمش - المدلس عن غير الثقة - أن يبين صيغة نقله للرواية حتى يعرف صحة الحديث المروي.

وقال ابن حجر: « ... والأعمش موصوف بالتدليس ولكن في رواية حفص بن غياث التي تقدمت الإشارة إليها عند المؤلف عنه: «حدثنا إبر اهيم» ولم أر التصريح بذلك في جميع طرقه عند الشيخين وغيرهما

# مِطَالِمُ (لحَى مِنْ أَنْ الْمِنْ الْأَوْمِينَ أَنْ الْمِنْ الْأَوْمِينَ أَنْ الْمِنْ الْأَوْمِينَ أَلْأُومِينَ أَلْوَمِينَ أَلْومِينَ أَلْوَمِينَ أَلْوَمِينَ أَلْوَمِينَ أَلْوَمِينَ أَلْوَمِينَ أَلْوَمِينَ أَلِينِي إِلَيْكُوالِكُومِينَ أَلْوَمِينَ أُلْوَمِينَ أُلْوَمِينَا أُلْوَمِينَ أُلْومِينَا أُومِينَا أُومِيلُونِ أَلْوَمِينَا أُومِيلُونِ أَلْوَمِينَا أُومِيلُونِ أَلْوَمِينَ أُلْومِينَا أُومِيلُونِ أَلْوَمِينَا أُومِيلُونِ أَلْوَمِينَا أُومِيلُونِ أُومِيلُونِ أَلْومِينَا أُومِيلُونِ أُومِيلُونِ أَلْومِينَا أُلْومِينَا أُلْومِينَا أُومِينَا أُومِيلُونِ أُومِيلُونِ أُومِيلُونِ أُومِيلُونِ أُلْومِينَا أُلْومِينَا أُومِيلُونِ أُومِيلُونِ أُومِيلُونِ أُلْومِيلُونِ

إلا في هذا الطريق «١٢٤٢.

والطريق الأخرى التي ذكرها البخاري ١٠٤٢، والتي أشار إليها بدر الدين العيني وابن حجر هنا، جاءت من طريق حفص بن غياث بن طلق الذي ضعف حفظه علماء الجرح والتعديل.

فقد قال ابن حجر: «... قال يعقوب: ثقة ثبت إذا حدث من كتابه، ويُتقى بعض حفظه ... وقال أبو زرعة: ساء حفظه بعدما استقضى ... وقال داود بن رشيد: حفص كثير الغلط ... وذكر الأثرم عن أحمد بن حبل أن حفصا كان يدلس.. وقال أبن سعد: كان ثقة، مأمونا، كثير الحديث، يدلس. وقال أبو عبيد الآجري، عن أبى داود: كان حفص بآخره دخله نسيان "٢٤٤، .

والناظر في أسانيد هذه الرواية يدرك أن الطريق التي جاءت بالعنعنة بين الأعمش وشيخه أرجح من الطريق التي جاءت بصيغة التحديث بين الأعمش وشيخه.

فالرواية التي صرح فيها الأعمش بالعنعنة عن شيخه إبراهيم النخعي، قد جاءت عند البخاري ومسلم وغيرهما من طريق شعبة بن الحجاج، وعيسى بن يونس بن أبي إسحاق السبيعي، ووكيع بن الجراح، وأبي معاوية الضرير.

ومن هؤلاء الرواة من هم أوثق وأضبط في الرواية من حفص بن غياث.

وبهذا يتبين أن رواية الأكثر التي عنعن فيها الأعمش عن شيخه أرجح من الرواية التي صرح فيها الأعمش بالتحديث عن شيخه.

وقد طبق العلامة ابن القيم هذه القاعدة في حاشيته على سن أبي داود حينما رجح رواية جاءت من طرق رجال هم أتقن من حفص بن غياث، فقد قال ابن القيم في جواب له على من رجح رواية جاءت من طريق حفص بن غياث: « ... رواية عبد الملك ومن معه عن يحيى بن سعيد، أرجح من رواية حفص بن غياث، لأنهم أتقن وأكثر، وأبعد عن الغلط ... » ١٢٤٠ .

ونحن نقول إن الرواية التي عنعن فيها الأعمش عن شيخه هي الأرجح، لأن الرواة الذين نقلوها عن الأعمش « أتقن وأكثر، وأبعد عن الغلط ».

وجاءت هذه الرواية موقوفة على الصحابي عبد الله بن مسعود عند البخاري٢٢٠١ والنسائي٢٢٠٠ من طريقة عنعنة « الأعمش عن إبراهيم »، وجاءت موقوفة على ابن مسعود بصيغة التحديث عند الطيالسي٢٢٠٨.

وليس في هذه الرواية الموقوفة تفسير الظلم بالشرك، بل كل ما فيها ذكر الترتيب الزمني لنزول الآيات.

وكون هذه الرواية تُرفع أحياناً وتوقف أحياناً أخرى دليل آخر على ضعفها؛ فنجد الأعمش أو غيره يضطربون في نسبة هذه الرواية بين رافع لها إلى مقام النبوة أو موقفها على الصحابي عبدالله بن مسعود.

من هذه الأقوال ندرك عدم ثبوت هذا التفسير المنسوب إلى الرسول ﷺ، وندرك عدم ثبوت سؤال الصحابة للرسول ﷺ، عن معنى ( الظلم ) الوارد في هذه الآية الكريمة.

ومن هذا ندرك خطأ قول الشوكاني : « والعجب من صاحب الكشاف حيث يقول في تفسير هذه الآية: وأبى تفسير الظلم بالكفر لفظ اللبس، وهو لا يدري أن الصادق المصدوق قد فسرها بهذا، وإذا جاء نهر الله بطل نهر معقل» ١٢٤٠.

فالصادق المصدوق عَلِيلَتُه لم يثبت عنه هذا التفسير الذي نُسب إليه، فالعجب من العلامة الشوكاني كيف يغفل عن هذه العلل الظاهرة التي جاءت في أسانيد هذه الرواية. ونجد العلامة الشوكاني يكرر ادعاء ثبوت الروايات القائلة بخروج عصاة الموحدين من النار في محضر نقاشاته للزمخشري، حيث قال الشوكاني: « قال الزمخشري في الكَشاف بعد ذكره لهذا: إنه مما لفقته المجبرة، وِيا لله العجب من رجل لا يفرق بين أصحّ الصحيح، وبيّن أكذب الكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم، يتعرض للكلام على ما لا يعرفه ولا يدري ما هو؟ قد تواترت الأحاديث تواتراً لا يخفي على من له أدنى إلمام بعلم الرواية بأن عصاة الموحدين يخرجون من النار، فمن أنكر هذا فليس بأهل للمناظرة؛ لأنه أنكر ما هو من ضروريات الشريعة، اللهم غفراً »'٢٠٠.

#### ليس لهذه الفقرة التي قالها الشوكاني أي مصداقية في علم الرواية والدراية.

فمناهج الأمة الإسلامية بجميع فروعها ترد فكرة خروج عصاة المسلمين من النار.

ولو أنه عرض الروايات التي اعتد بها على المنهج الصحيح لما قال هذا القول، ولتبين له بطلان دعوى تواترها، ولعرف ضعف أسانيدها ومتونها، ولطلب الغفران من المولى جل وعلا عن مخاصمته لصالح قضية نسبها القرآن الكريم إلى اليهود، وحاربتها مناهج الأمة الإسلامية المنصورة.

والرواية المنسوبة إلى أبي بكر الصديق الشني والتي رواها الحاكم ١٢٠١، والتي فيها تفسير الظلم بالشرك فقط، هي رواية ضعيفة لورودها من قبل أحمد بن عبد الجبار بن محمد العطاردي، فقد قال ابن حجر عنه في التقريب: « ضعيف وسماعه للسيرة صحيح »٢٠٠١ . وهناك علة أخرى في سند هذه الرواية، وهي أنَّ سماع الأسود بن هلال المحاربي الكوفي لم يثبت عن أبي بكر الصديق يُصُّتُّ، فهو وإن أدرك حياة الرسول عَلِيُّكُم إلا أنه هاجر إلى المدينة في أيام عمر ١٠٥٣ بن الخطاب عُن علم موت أبي بكر الصديق، والناظر في أسماء الأشخاص الذين روى عنهم الأسود بن هلال لا يجد لأبي بكر سين الله المرابين ذكراا ١٢٠١، وكذلك لا يجد للأسود بن هلال ذكرا في قائمة من روى عن أبي بكر الصديق ١٦٠٠.

وجاء عند الطبري٢٠٦١ أيضاً رواية منسوبة إلى أبي بكر الصديق وهي لا تقوم بها حجة وذلك بسبب إنقطاع سندها بين يونس بن أبي إسحاق السبيعي وأبي بكر الصديق سيك.

والرواية المنسوبة إلى أبي بن كعب سَنْ والتي أجاب فيها على سؤال عمر بن الخطاب سَنْ ، والتي رواها الحاكم ١٢٠٧، والطبري ١٢٠٨ فهي رواية لم تُثبت لورودها من قبل علي بن زيد بن جدعان. فقد قال ابن حجر: « على بن زيد بن عبد الله بن زهير بن عبد الله بن جُدْعان التيمي، البصري، أصله حجازي، وهو المعروف بعلي بن زيد بن جُدْعان، ينسب أبوه إلى جدّ جدّه، ضعيف ١٢٠٩٠.

وجاء هذا التفسير المنسوب إلى أبي ﷺ أيضاً عند الطبري ٢٦١ منقطع الإسناد، فقد أرسله أبو عثمان عمرو بن سالم.

قال ابن حجر: « قال الحاكم أبو أحمد: هو معروف بكنيته ... رأى ابن عباس، وابن عمر، وأرسل عن ابی بن کعب»۱۲۱۱.

والرواية المنسوبة إلى سلمان الفارسي ٢٢١٠ والتي فيها تفسير الظلم بالشرك فقط لا تثبت وذلك لورودها من قبل أبي الأشعر وأبيه، ولم أعثر لهماً على ترجمة في كتب الحديث التي بين يدي.

والرواية المنسوبة إلى حديفة سين التي الله الله والتي فيها تفسير الظلم بالشرك فقط لا تثبت وذلك

لورودها من قبل درسب الذي لم أجد له ترجمة في كتب الرجال. وكذلك جاءت عند الطبري رواية أخرى ١٢٦٠ منسوبة إلى حذيفة وهي ضعيفة لوجود رجل مجهول لم يسم في سندها.

والروايات المنسوبة إلى ابن عباس سي الله التي فسر فيها الظلم بالشرك لا تقوم بها حجة وذلك لورود رواية لورود رواية أخرى من قبل المثنى بن إبراهيم الآملي الله أجد له ترجمة في كتب الرجال، وكذلك لورود رواية أخرى من قبل عطية العوفي وأحفاده الضعفاء الله ولورود رواية أخرى عند الطبري ١٣٦٧ من قبل سفيان بن وكيع بن الجراح ٢٣١٠، وعلى بن زيد بن جدعان ١٣١١.

- وجاء عند الطبري ١٣٠ رواية منسوبة إلى ابن مسعود الله وهي ضعيفة لورودها من قبل الأعمش المدلس ١٢٠٠ ومعمر بن راشد الذي ضعف رواياته عن الأعمش ١٢٢٠ علماء الجرح والتعديل.
- والرواية ۱۲۲۲ التي نسبت إلى إبراهيم النخعي والتي فيها تفسير الظلم بالشرك ضعيفة لورودها من قبل يحيى بن طلحة اليربوعي، فقد قال ابن حجر عنه: « لين الحديث ٢٢٠٤ .

وهناك رواية أخرى جاءت عند الطبري°۱۲۷ منسوبة إلى إبراهيم النخعي وهي ضعيفة لورودها من قبل سفيان بن وكيع بن الجراح'۲۲۱.

- والتفسير المنسوب ۱۲۷۷ إلى عمرو بن شرحبيل أبي ميسرة تفسير ضعيف لوروده من قبل عنعنة أبي إسحاق عمرو بن عبد الله بن عبيد السبيعي الكوفي الـ»مكثر من التدليس» ۱۲۷۸، وهو يعد من أفراد المرتبة الثالثة من المدلسين ۱۲۷۸، وقد ذكر ابن حجر حكم عنعنة المدلس من أفراد هذه المرتبة بقوله: « الثالثة: من أكثر من التدليس فلم يحتج الأئمة من أحاديثهم إلا بما صرحوا فيه بالسماع ومنهم من دحديثهم مطلقاً، ومنهم من قبلهم كأبي الزبير المكي » ۱۲۸۰.
- وجاء عند الطبري ١٢٨٠ تفسير الظلم في هذه الآية بالشرك منسوباً إلى قتادة بن دعامة السدوسي وهذا لا يصح عنه لوروده من قبل سعيد بن بشير الضعيف ١٢٨٠.
- وأما التفسير ۱۲۸ المنسوب إلى مجاهد فهو لا يثبت عنه لوروده من قبل عنعة ابن أبي نجيح المدلس ۱۲۸۰ و كذلك ۱۲۸۰ لوروده من قبل محمد بن حميد الرازي ۱۲۸۰.
- وأما تفسير السدي ١٢٨٠ للظلم هنا بالشرك فلا يقبل لضعف السدي ١٢٨٨ في علوم التفسير وكذلك لضعف تلميذه أسباط بن نصر الهمدان ١٢٨٠.
- وتفسير الظلم هنا بالشرك فقط، والمنسوب إلى ابن زيد، كما جاء عند الطبري ٢٠٦٠، فلا قيمة له في ميزان الأمة لوروده من قبل ابن زيد. وقد روى عبد الله بن وهب بن مسلم القرشي عن عبدالرحمن بن زيد بن أسلم، وأسامة بن زيد النهي، ولم يحدد ابن وهب من هو ابن زيد الذي نقل عنه هذه الرواية وإن كان الترجيح يذهب إلى عبدالرحمن بن زيد. فمهما يكن من أمر فكل هولاء الثلاثة لا يحتج بأقوالهم ٢٠١١.

من كل ما سبق ذكره يتبين لنا أن كل الروايات التي حددت الظلم المذكور في آية سورة الأنعام بالشرك فقط روايات لا تقوم بها حجة.

فقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْسِسُوا لِمَانَهُمْ بِظُلْم أُولَئِكَ لَهُمُ الأمْنُ وهم مُهْتَدُونَ ﴾

## ﴿ ١٠٠٨ ﴾ ﴿ وَمِنْ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِونَ الْمُومِونَ الْمُومِون

(الأنعام ٨٠) يبين لنا حال الذين تطهروا من كل أنواع الظلم.

وقول الله سبحانه تعالى: ﴿ وَتِرَاهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَاشعِينَ مِنْ الذَّلِّ يَنْظُرُونَ مِنْ طَرْف خَفتي وَقَالَ الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ الْخَاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُو اِنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقَيَامَةَ الا إِنَّ الظَّالمِينَ في عَذَابٍ مُقيِّمٍ (\* نَّ) وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ أَوْلِيَاءَ يَنصُرُونَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ وَمَنْ يُضْلِلُ الله فَمَا لَهُ مِنْ سَبِيلِ ( ' أَى ﴾ (الشّورى \* و ^ ^).

يَين لنا حال الظالمين الذين قدموا إلى يوم القيامة، ولم تستثن هذه الآية ظلماً دون آخر.

قال ابن كثير: « ﴿ أَلا إِنَّ الظَّلْينَ فِي عَذَابِ مُقِيمٍ ﴾ أي دائم سرمدي أبدي لا خروج لهم منها ولا محيد لهم عنها. وقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ أَوْلَيْاءَ يَنصُرُونَهُمْ مِنْ دُونِ الله ﴾ أي ينقذونهم مما هم فيه من العذاب والنكال ﴿ وَمَن يُضْلِلَ اللهِ فَمَا لَهُ مِن سَبِيلٍ ﴾ أي ليس له خَلاص ١٢٦٠ .

وقال الشيخ السعديَ: « ﴿ أَلا إِنَّ الظَّالْيَنُ ﴾ أنفسهم بالكفر والمعاصي ﴿ فِي عَذَابٍ مُقِيمٍ ﴾ أي: في سوائه ووسطه، منغمرين لا يخرجون منه أبداً، ولا يفتر عنهم، وهم فيه مبلسون ١١٦٢.

فكل الظالمين - والعياذ بالله - هذا هو مصيرهم مع تفاوت دركاتهم حسب مستويات مظالمهم، إذا قدموا يوم القيامة غير تائبين. فهم جميعاً في عذاب سرمدي أبدي وليس لهم ولي يشفع لهم وينقذهم مما هم فيه من النكال.

وحينما تغلب على الذهن فكرة العذاب المؤقت فإن المتحمسين لها يعملون على جعل هذه المعاني القرآنية تبعاً لافكارهم، وهذا التوجه إنما يقوده حب الانتصار للأفكار المذهبية الموروثة والروايات الضعيفة التي أملت المعاني الخاطئة.

قال الرازي: «ثم قال: ﴿أَلا إِنَّ الطَّالمِينَ في عَذَابِ مُقيمٍ ﴾ أي دائم قال القاضي: وهذا يدل على أن الكافر والفاسق يدوم عذابهما والجواب: أن لفظ الظألم المطلق في القرآن مخصوص بالكفر قال تعالى: ﴿ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الطَّلُونَ ﴾ والبقرة: ''') والذي يؤكد هذا أنه تعالى قال بعده هذه الآية ﴿ وَمَا كَانَ لَهُم مِّنُ أُولِيّا أَهُ يَعْمُرُونَهُم مِّنَ دُونِ اللهِ ﴾ والمعنى أن الأصنام التي كانوا يعبدونها لأجل أن تشفع لهم عند الله تعالى ما أَتُوا بتلك الشفاعة ومعلوم أن هذا لا يليق إلا بالكفار ، '''ا.

#### ذهب الإمام الرازي إلى هذا القول على أسس ليس لها وزن عند دراسة آيات الله تعالى: -

- جعل موقفه السابق ورأيه المعارض لأقوال القاضي دليلاً تترجح به المعتقدات، وهذا توجه لا قيمة له
   في ميزان الأمة الإسلامية.
- ولم يلتفت الإمام الرازي هنا إلى تلك الآيات القرآنية التي وصفت أصحاب الكبائر من أفراد هذه الأمة بالظلم ٢٢٠، بل رجح معنى واحداً فقط ليتلاءم مع فكرته السابقة.
- وجعل الإمام الرازي عدم شفاعة الأصنام للكافرين يوم القيامة إحدى المؤكدات لفكرة الشفاعة لأصحاب الكبائر من هذه الأمة. وهذا قول ينقضه القرآن نفسه، فلقد أكد لنا القرآن الكريم أن الكافرين في الدنيا لا يعترفون بحياة بعد الموت ولا ببعث ولا بجنة ولا بنار فضلاً عن أمنيتهم في شفاعة أصنامهم لهم يوم القيامة.
- و الرواية التي أخرجها الإمام الطبري ١٠٦١، وابن أبي حاتم ١٠٦٧، وذكرها واحتج بها الشوكاني ١٠٦٠، والألوسي ٢٠٦١، والسيوطي ١٠٦٠، وابن الجوزي ٢٠٠١، وابن عاشور ٢٠٠١، والتي نسبت إلى النضر بن الحرث قوله: «سوف تشفع لي اللات والعرى »، هي رواية ضعيفة باطلة لورودها من قبل الحسين بن داود عن شيخه حجاج بن محمد ٢٠٠١، ولورودها من قبل الحكم بن أبان العدني صاحب الأوهام ٢٠٠١، وبسبب انقطاع سندها بين عكرمة مولى ابن عباس والنضر بن الحرث.

- وبين لنا القرآن الكريم أن الذين يؤمنون بيوم الحشر عليهم بتقوى الله تعالى وعدم الركون إلى أمنية الشفاعة،
   حيث قال جل وعلا: ﴿ وَأَنفِرْ بِهِ ٱلّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوا إلى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِّن دُونِهِ وَلِي وَلا شَفِيعٌ لَعَلَهُمْ
   يَتُقُونَ ﴾.
- قال الطبري: « ﴿ اللّذِينَ يَخافُون أَنْ يِحْشَروا إلى رَبِّهِمْ ﴾ علماً منهم بأن ذلك كائن فهم مصدّقون بوعد الله وعدده، عاملونَ عايرضي الله، دائمون في السّعي فيما ينقذهم في معادهم من عذاب الله. ﴿ لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهُ وَلِيَّ ﴾ أي ليس لهم من عذاب الله إن عذّبهم ولي ينصرهم فيستنقذهم منه.
   ﴿ وَلا شَفِيعٌ ﴾ يشفع لهم عند الله تعالى فيخلصهم من عقابه. ﴿ لَعَلّهُمْ يَتَقُونَ ﴾ يقول: أنذرهم كي يتقوا الله في أنفسهم، فيطيعوا ربهم ويعملوا لمعادهم، ويحذروا سخطه باجتناب معاصيه "٢٠٠٥.
- والتوجه الذي سار عليه الرازي هنا يناقض المقاييس التي يسير عليها تلقي العلوم في الإسلام، فقوله: «
   ومعلوم أن هذا لا يليق إلا بالكفار » يجعل الإنسان يتسائل :-

كيف وصل إلى درجة العلم وكل الروايات التي استند عليها الرازي في إثبات ( فكرة الخروج من النار ) ضعيفة لا تقوم بها حجة؟!.

وكيف وصلت (فكرة الخروج من النار ) إلى درجة العلم وليس في كتاب الله تعالى آية صريحة تنص عليها؟. فقد قال الأستاذ المراغي: « فليس في القرآن الكريم نص قاطع في ثبو تها ... ،١٣٠٦. وقال الأستاذ محمد رشيد رضا: « فليس في القرآن نص قطعي في وقوع الشفاعة ولكن ورد الحديث٢٣٠ بإثباتها ... ،١٣٠٨.

من كل ما سبق بيانه ندرك أن الروايات التي حددت معنى ( الظلم ) بالشرك فقط لا تثبت في ميزان المنهج الإسلامي، وندرك كذلك أن ( الظلم ) يعم في معناه جميع المعاصي التي يقترفها الإنسان في مسيرته في هذه الحاة الدنيا.

فعلى الإنسان التطهر من كل المظالم قبل أن يأتي اليوم الذي يتحقق فيه قول الرسول ﷺ: ﴿ الظُّلُمُ ظُلُماتٌ يومُ القيامة ﴾.

قال الصنعاني: « وعن ابن عُمَرَ سَخَشْما قال: قال رسولُ الله: «الظُلْمُ ظُلُماتٌ يوْمَ القيامة» متفق عليه. الحديث من أدلة تحريم الظلم وهو يشمل جميع أنواعه، سواء كان في نفس أو مال أو عرض، في حق مؤمن أو كافر أو فاسق ١٣٠١.

وقال سماحة الشيخ أحمد بن حمد الخليلي حفظه الله تعالى: « ... فإن حصر الظلم في الإشراك بالله وهم ناشئ عما تشبعت به هذه النفوس من حب الجور والفساد، وقد أدى ذلك إلى انقلاب موازينها حتى رأت البطش بالناس وغمطهم حقوقهم وسلبهم كرامتهم الإنسانية لا ينطبق عليه وعيد الظلم، وكذلك انحراف الأخلاق، والحروج عن سواء الصراط في السلوك والمعاملات، وهذا مما أدى إلى الاستهانة بكبائر الإثم والفحشاء، على أن خير ما يين بجملات القرآن نصوص القرآن التفصيلية، وكم فيها مما يدل على أن الظلم لا ينحصر في الإشراك، وإنما يصدق على ظلم العبد نفسه بعصيانه وظلمه لغيره بسلبه حقه الشرعي " ١٦٠٠. وقال سماحته أيضاً في رده على من حصر الظلم في قوله تعالى: ﴿ الّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلُهُ وَقِلْ سَمَانُهُ الْأَمْنُ وهم مُهْتَدُونَ ﴾ في الشرك وحده دون غيره من المعاصي: « ولعمر الحق إن تفسير الآيا بذلك أخطر على الإسلام من كل خطر، فإنه المحول الهدام لجميع أسسه، المجتث لجميع فضائله، الملغي بذلك أخطر على الإسلام من كل خطر، فإنه المحول الهدام لجميع أسسه، المجتث لجميع فضائله، الملغي الشرك، ولو أضاع الصلاة والصيام ومنع الزكاة وعطل الحج، وانساق وراء شهواته فلم يدع كبيرة إلا أتاه ولا رذيلة إلا اعتنقها ولا فريضة إلا أهملها ولا حرمة إلا انتهكها، فما عليه أن لقي الله معطلاً لجميع شعائر

الإسلام، ومهملاً لجميع واجبات الدين، ومرتكباً كل فحشاء من زنا ولواط وقتل النفس المحرمة بغير حق؟ وعقوق الوالدين وقطع الأرحام؛ وأكل الربا وأكل أموال اليتامي ظلماً وأكل أموال سائر الناس؛ وتطفيف الموازين والمكاييل؛ وإطلاق اللسان في أعراض الناس غيبة ونميمة وقذفاً للمحصنات؛ فإنه إن لم يشب إيمانه بشائبة الإشراك فهو من الذين لهم الأمن وهم مهتدون، اللهم إلا أن يدعي الباحث أن ما ذكر ناه من الكبائر معدود من جملة الإشراك، ومن فعله محكوم عليه بأحكام المشركين، وهو مما لم يقله إلا الخوارج الغالون، وعليه فإنه يلزمه إما أن يكون على عقيدة الخوارج في تلكم الكبائر، أو على عقيدة المرجئة الذين الغوا الإعمال كلها من قاموس الإيمان؛ ( وحسبي من أمرين أحلاهما مر) ...

... بث مثل هذا الفكر في المجتمع هو دعوة صارخة إلى التشبث بالأوهام الباطلة والأماني الفارغة التي قطع الله خيوطها الواهية بصارم قوله: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُمْ وَلا أَمَانِيّ أَهْلِ الْكِتَابِ مَن يَعْمَلْ سُوءًا يُمْجَزَ بِهِ وَلاَ يَجَدْ لَهُ مِن دُون اللهِ وَلِيًا وَلاَ نَصِيرًا ﴾.

على أن الله سبحانه وتعلى قطع دابر كل جدل في هذا عندما بين من الخاسر ومن الرابح من عباده، وذلك عندما حكم على جميع الجنس الإنساني بالخسران؛ إلا من جمع منهم بين أربع خصال إذ قال: ﴿ وَالْعَصْرِ \* إِلَّا اللّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصّالحَات وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِ وَتَوَاصَوْا بِالصّبْرِ ﴾ وهو مما يدل على خطورة المقام، وأن ألفوز لا يدرك بالأماني وأن السعادة لا يتناولها الكسالي ...

... هذا ومن تتدبر دلالة الآية نفسها مستبصراً بمنهج اللسان العربي الذي نزل به القرآن، ومسترشداً بالقواعد الأصولية المجمع عليها في الاستدلال على معاني النصوص، يجدها بعيدة كل البعد عن ما تقتضيه تلكم الرواية من حصر الظلم في الشرك فإن كلمة (ظلم) فيها نكرة في سياق النفي تفيد العموم بلا خلاف، وإلا فماذا عسى أن يقال في قوله تعالى: ﴿ مَا اتَّخَذَ الله من وَلَد وَمَا كَانَ مَعُهُ من إِلَه ﴾ أيقال: بجواز حمل المنفي في الآية من الولد والإله المنكرين على غير العموم؟ كلا والله؛ لا يقول هذا من في نفسه ذرة من إيمان ولا بصيص من عقل، فإنه يؤدي إلى نقض التوحيد وجواز أن يكون الله متخذاً أولاداً لحمل المنفي في الآية من الولد والإله على بعض الأولاد وبعض الآله دون بعض، ولو جاز ذلك لما كانت جملة (لا إله إلا الله) توحيد بالإجماع ...

... أن تسرب مثل هذه الأفكار إلى مجتمع ما يهدده بنسف صروح التقوى والاستقامة فيه، فماذا عسى أن تكون حالة مجتمع يقر في فكره ووجدانه أن الإيمان التقليدي العقيم إن سلم من شائبة الإشراك يكفي وحده لأن يكون معقد الهداية ومناط الأمان يوم القيامة؟ ألا تتصورون أيها الشيخ أن مثل هذا التصور داع إلى انهماك النفس الأمارة بالسوء في جميع رغباتها واسترسالها من غير قيد ولا شرط في نزواتها؟ وكيف تأمنون على أفلاذ أكبادكم وشعرات أفئدتكم لو سرى هذا المعتقد في نفوسهم؟ أرأيتم كيف تكون حالة شاب أعزب وهو في ميعة الشباب تتأجع في نفسه شهوة الجنس الجامحة، فتهيج كل خلية في جسمه مع اعتقاده أنه إن لم يقار فق الشباب تتأجع في نفسه شهوة الجنس الجامحة، فتهيج كل خلية في جسمه مع اعتقاده أنه إن لم يقار في وحل الرذيلة؟ ومثل ذلك سعار شهوة المال الباعث إلى أكل الربا والسرقة والخيانة والغش وأنواع الحيل، أترى يحجز من ابتلى بذلك شيء عن إطفاء سعاره بالاسترسال وراء رغبته؟ كلا، وكذلك غريزة الانتقام التي تدفع على القتل والكيد وسائر غرائز النفس السائقة إلى ضروب الجرائم وصنوف الفحشاء والمنكر، هل يمكن أن تكفكف النفس عنها عند سريان هذا المعقد؟ أو لا ترون أيها الشيخ – أن الترياق النافع والعلاج الحاسم لهذه الأدواء هو عقيدة أهل الحق والاستقامة التي استقاها السلف الصالح من منابع القرآن الكريم والسنة الصافية والمحافظة عليها من غير تفريط في جزئية من جزئياتها؟ "١٠١٠".

## روايات وأقوال في تفسيرقوله تعالى:

## ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُكَ فَتَرْضَىٰ ﴾ ( الضحي ")

لقد ذكر كثير من القاتلين برفكرة خروج عصاة المسلمين من النار) هذه الآية الكريمة ضمن أدلتهم التي سطروها في إثبات قولهم. والناظر في الروايات التي ذكروها يجدها لا حجة فيها لأحد، ولقد اعترف بعدم صلاحية تلك الأقوال كثير من القائلين برفكرة الخروج من النار )أنفسهم.

جاء عند المفسرين لقوله تعالى: ﴿ فَتَرْضَى ٰ ﴾ الروايات الآتية: -

- نقل كل من الرازي ١٣١٢، وابن عطية ١٣١٦ عند تفسيرهم لهذه الآية: « ... يروى أنه عليه السلام لما نزلت هذه الآية قال: إذا لا أرضى وواحد من أمتى في النار ».
  - · وجاء عند الطبراني في شعب الإيمان : » ... رضاه أن يدخل أمته كلهم الجنة »٢٢١٠.
- وقال السيوطي: « وأخرج الخطيب في تلخيص المتشابه من وجه آخر عن ابن عباس تخفُّ ما في قوله:
   ﴿ وَلَسُوف يُعْطِيكُ رَبُكُ فَتَرْضَى ﴾ قال: لا يرضى محمد، وأحد من أمته في النار » ١٣١٠.
- ونسب كل من الرازي ۱۳۱۱، ونووي الجاوي ۱۳۱۷، والقمي النيسابوري ۱۳۱۸ إلى الإمام جعفر الصادق
   شف: « رضاء جدي أن لا يدخل النار موحد».

فمتن هذه الروايات من وساوس الشيطان وغروره، وشباك من حبائله التي لم يفتأ يضعها لاصطياد أفهام الناس حتى يتواكلوا على الأوهام الفارغة.

وقد تنبه العلامة ابن القيم لهذه المخالفات العقدية التي تحويها هذه الروايات، حيث قال: « وأما ما يغتر به الجهال، من أنه لا يرضى وواحد من أمته في النار، أو لا يرضى أن يدخل أحد من أمته النار! فهذا من غرور الشيطان لهم، ولعبه بهم، فإنه صلوات الله وسلامه عليه يرضى بما يرضى به ربه تبارك وتعالى، وهو سبحانه يدخل النار من يستحقها من الكفار والعصاة، ثم يحد لرسوله حداً يشفع فيهم، ورسوله أعرف به وبحقه من أن يقول: لا أرضى أن يدخل أحداً من أمتي النار على أن يدعه فيها، بل ربه تبارك وتعالى يأذن له، فيشفع فيمن شاء الله أن يشفع فيه ١٣١٩، ولا يشفع في غير من أذن له فيه ورضيه» ١٣١٠.

ونقل ابن الجوزي في كتاب ( تلبيس إبليس ) رد ابن عقيل على قول القائلين : « لا رضي محمد صلى الله عليه وسلم كاذبة، فإن النبي عليه وسلم كاذبة، فإن النبي صلى الله عليه وسلم كاذبة، فإن النبي صلى الله عليه وسلم يرضى بعذاب الفجار. كيف وقد لعن في الخمر عشرة، فدعوى أنه لا يرضى بتعذيب الله عز وجل للفجار دعوى باطلة وإقدام على جهل بحكم الشرع »٢٠١١.

أكتفي بهذه الأقوال التي قالها ابن القيم وابن الجوزي في حقّ متن هذه الروايات المنسوبة إلى السلف الصالح، فعلينا جميعاً الجد في العمل وعدم الركون إلى أوهام الشياطين فهي لا تغني شيئا.

وقد بين ابن القيم وأبو السعود التفسير الصحيح لقوله تعالى : ﴿وَلَسَوْفَ يُعْطِيكُ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ .

• حيث قال ابن القيم: « ثم وعده بما تقر به عينه، وتفرح به نفسه، وينشرُ به صدره، وهو أن يعطيه

فيرضى وهذا يعم ما يعطيه من القرآن، والهدى، والنصر، وكثرة الأتباع، ورفع ذكره، وإعلاء كلمته، وما يعطيه بعد مماته، وما يعطيه في موقف القيامة، وما يعطيه في الجنة "٢٣١.

وقال أبو السعود: « وقولُه تعالى : ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُكَ فَتَرْضَى ﴾ عِدَةٌ كريمةٌ شاملةٌ لمَا أعطاهُ الله تعالى في الدُنيا من كمال النفس وعلوم الأولين والآخرين وظهور الأمر وإعلاء الدين بالفتوح الواقعة في عصره عليه الصلاة والسلام وفي أيام خلفائه الراشدين وغيرهم من الملوك الإسلامية وفشو الدعوة والإسلام في مشارق الأرض ومغاربها ولما ادخر له من الكرامات التي لا يعلمها إلا الله تعالى وقد أنبأ ابن عباس رضي الله عنهما عن شَمة منها حيث قال له عليه الصلاة والسلام: «( في الجنة الف قصر من لؤلؤ أبيضٌ ترابه المسك)» ١٣٦٢.

فهذه ألاقوال التي نقلناها عن ابن القيم، وابن الجوزي، وأبي السعود تعيننا على فهم الرواية التي جاءت عند الإمام مسلم ٢٦١ « عَنْ عَبْد الله بْن عَمْرو بْنِ الْعَاص أَنَ النّبِي عَلَيْهُ لَلاَ قُولَ الله عَزَ وَجَلَ فِي إِبْرَاهِيمَ: ﴿ وَبِ الْعَاصِ أَنَ النّبِي عَلَيْهُ السّائِمَ : ﴿ وَبَ الْعَاصَ أَنْ النّبِي عَلِيْهُ السّائِمُ وَعَلَيْهُ السّائِمُ : ﴿ وَبِ الْعَامُ مَسْكُ مُواللًا لَهُ وَقَالَ عِيسَى عَلَيْهُ السّائِمُ وَ اللّهُ وَقَالَ «اللّهُمّ النّعَذِيهُ وَقَالَ «اللّهُمّ أَنْتُ أَنْتُ الْعَزِيرُ اللّهُ مَا يَنْكِيكُ وَقَالَ اللهُ عَزِيلًا اللهُ عَلَيْهُ السّائِمُ فَسَلُهُ مَا يُنْكِيكُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ السّائِمُ وَقَالَ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

قال الأمام النووي عَند شرحه لهذه الرواية: « وهذا الحديث موافق لقول الله عز وجل: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُكُ فَتُرْضَىٰ ﴾ ١٣٢٠.

فالذين يرضى عنهم الرسول عَيَالِكُ هم الذين يتبعونِه في القول والعمل، وقد عمر المفسرون عن هذه الحقيقة عند تفسيرهم لقوله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تَحِبُونَ اللهُ فَآتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾.

- وقال الرازي: « ... وبالجملة فكل واحد من فرق العقلاء يدعي أنه يحب الله، ويطلب رضاه وطاعته فقال لرسوله ﷺ: قل إن كنتم صادقين في ادعاء محبة الله تعالى فكونوا منقادين لأوامره محترزين عن مخالفته، وتقدير الكلام: أن من كان مجاً لله تعالى لا بدوأن يكون في غاية الحذر مما يوجب سخطه، وإذا قامت الدلالة القاطعة على نبوة محمد ﷺ وجبت متابتعه، فإن لم تحصل هذه المتابعة دل ذلك على أن تلك المحبة ما حصلت ... ثم قال تعالى: ﴿ وَيَعْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ والمراد من محبة الله تعالى له إعطاؤه الثواب، ومن غفران ذنبه إزالة العقاب، وهذا عاية ما يطلبه كل عاقل، ثم قال: ﴿ وَالله عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ يعني غفور في الدنيا يستر علي العبد أنواع المعاصى رحيم في الآخرة بفضله وكرمه »١٢٢٧.
- وقال أبو السعود: « ... ﴿ وَٱلله عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ أي لمن يتحبّب إليه بطاعته ويتقرّب إليه باتباع نبيّه عليه
   الصلاة والسلام فهو تذييلٌ مقررٌ لما قبله مع زيادة وعد الرحمةِ ، ووضعُ الاسمِ الجليل موضع الضمير
   للإشعار باستنباع وصفِ الالوهية للمغفرة والرحمة » ١٣١٨.

#### ميطالع الحق معالان معالدت المعالدة والمعالدة والمعالدة

- وقال ابن عاشور: « ويدل على الحب المزعوم إذا لم يكن معه اتباع الرسول فهو حب كاذب، لأنّ المحب لمن يحبّ مطيع، ولأنّ ارتكاب ما يكرهه المحبوب إغاضة له وتلبس بعدوّه ... ١٣٢٩.
- وقال الشنقيطي: « يؤخذ من هذه الآية الكريمة أن علامة المحبة الصادقة لله ورسوله عَيْلِكُ هي انباعه عند العامة عَلِكُ ، فالذي يخالفه ويدعي أنه يحبه فهو كاذب مفتر. إذ لو كان محباً له لأطاعه، ومن المعلوم عند العامة أن المحبة تستجلب الطاعة ٣٠١٠.
- وقال الشعراوي: «إن الحق يقول: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحَبُّونَ الله فَيَما جَاء به رسول الله ﷺ هذه الآية تدل على ماذا؟ إنهم لا بدقد ادعوا أنهم يحبون الله ، ولكنهم لم يتبعوا الله فيما جاء به رسول الله ﷺ فكانهم جعلوا الحب لله شيئا، واتباع التكليف شيئا آخر، والله سبحانه وتعالى له على خلقه إيجاد، وإمداد، وتلك نعمة، ولله على خلقه فضل التكليف ... وبعد ذلك يقول الحق: ﴿ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ إن مسألة ﴿ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ﴾ هذه تتضمن ما تسميه القوانين البشرية بالأثر الرجعي، فمن لم يكن في باله هذا الأمر؛ وهو حَب الله، واتباع الرسول ﷺ فعليه أن يعرف أن عليه مسئولية أن يبدأ في هذه المسألة فورا ويتبع الرسول ﷺ وينفذ التكليف الإيماني، وسيغفر له الله ما قد سبق، وأي ذنوب يغفرها الله هنا؟ إنها الذنوب التي فر منها بعض العباد عن اتباع الرسول، فجاء الرسول ﷺ بالحكم فيها »١٣٦١.

فطلب رضى الله سبَّحانه وتعالى مرهون بحب رَسوله ﷺ والعمل بشرعه، وأما العمل بما يغضب الله ورسوله فلن يجر المرء إلا إلى لعنة الله وملائكته ورسله والمؤمنين.

#### القسم الثامن

## روايات وأقوال في تفسير آيات من كتاب الله تعالى:

#### ١- روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى ، -

## ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ﴾ المؤمنون ١٠٧

ومن الروايات التي احتج بها القائلون بـ(خروج عصاة المسلمين من النار) روايات ضعيفة ذُكرت عند تفسير قوله تعالى ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مُنْهَا فَإِنْ عُدُنا فَإِنَّا ظَالُمونَ ﴾.

- ذكر الإمام الطبري ١٣٣٠ رواية ضعيفة منسوبة إلى عبد الله بن مسعود من طريق أبي الزعراء ١٣٣٠.
- وذكر الطبراني ١٣٢١ رواية ضعيفة منسوبة إلى حذيفة بن اليمان من طريق سعد أبي غيلان الشيباني ٢٣٦٠، وحماد بن أبي شيبة ١٣٣٧ الذي اتهمه عبدالله بن أحمد بن حنبل بالكذب وغيره بالوضع.

## ٢- روايات وأقوال في تفسيرقوله تعالى . -

﴿ انظُرْ كَيْفَ كَذَّبُواْ عَلَى ٱنفُسِهِمْ وَضَلَّ عَنْهُم مَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ الانعام ٢٠.

## المستن المؤسون المنافسين المناسب المستن المستن المستن المستن المستن المستن المستن المستن المستن معالم المنتقي

قال الإمام الطبري عند تفسيره لهذه الآية الكريمة: « وقد ذكر أن هؤلاء المشركين يقولون هذا القول عند معاينتهم سعة رحمة الله يومئذ» ١٣٢٨ .

ثم ذكر الإمام الطبري ٢٣٦ رواية منسوبة إلى سعيد بن جبير: «حدثنا هناد، قال: ثنا أبو معاوية، عن سفيان بن زياد العصفري، عن سعيد بن جبير، في قوله: ﴿وَالله رَبّنا ما كُنّا مُشْرِكِينَ ﴾ قال: لما أمر بإخراج رجال من النار من أهل التوحيد، قال من فيها من المشركين: تعالواً نقول: لا إله إلا الله، لعلنا نخرج مع هؤلاء قال: فلم يصدقوا، قال: فحلفوا: ﴿ وَاللهُ رَبّنا ما كُنّا مُشْرِكِينَ ﴾ قال: فقال الله: ﴿ انْظُرْ كَيْفَ كَذَّبُوا على أنْفُسِهِمْ وَصَلَ عَنْهُمْ ما كانُوا يَفْتُرُونَ ﴾ ».

هذه الرواية المنسوبة إلى سعيد بن جبير ضعيفة لورودها من قبل أبي معاوية محمد بن خازم التميمي السعدى.

قال ابن حجر في التهذيب: «قال عبد الله بن أحمد: سمعت أبي يقول: أبو معاوية الضرير في غير حديث الأعمش مضطرب لا يحفظها حفظاً جيداً ... وقال العجلي: كوفي، ثقة، وكان يرى الإرجاء، وكان لين القول فيه ... وقال ابن خراش: صدوق، وهو في الأعمش ثقة، وفي غيره فيه اضطراب ... وقال النسائي: ثقة في الأعمش » ١٣٤٠.

في هذه الرواية نجد أبا معاوية ينقل هذا القول المنسوب إلى سعيد بن جبير عن سفيان بن زياد العصفري، وحسب أقوال علماء الجرح فإن هذه الرواية مضطربة لا تصح نسبتها إلى سعيد بن جبير.

#### ٣ - روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى:

﴿ رَبُّنَا إِنَّكَ مَن تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتُهُ وَمَا للظَّالمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾ آل عمران ١٩٢

ذكر الإمام الطبري قولين عند تفسيره لهذه الآية الكريمة:

- «اختلف أهل التأويل في ذلك، فقال بعضهم: معنى ذلك: ربنا إنك من تدخل النار من عبادك فتخلده
   فيها فقد أخزيته، قال: ولا يخزى مومن مصيره إلى البجنة وإن عذب بالنار بعض العذاب ١٣٤٠.
- « وقال آخرون: معنى ذلك: ربنا إنك من تدخل النار من مخلد فيها وغير مخلد فيها، فقد أخزي بالعذاب، ١٣٤٢.

ثم أورد الإمام الطبري روايات ٢٠٠٠ تذكر هذا المعنى، والناظر فيها يجدها لا تقوم عليها دعوى ولا حجة. فقد جاءت تلك الروايات من قبل أبي هلال محمد بن سليم الراسبي البصري الضعيف ٢٠٤٠، ومن طريق عنعنة قتادة المدلس ٢٠٠٠، ومن طريق الحسن بن يحيى عن عبدالرزاق ٢٠٠١، ومن طريق رجل مجهول لم يسم في الرواية، ومن طريق المثنى بن إبراهيم الآملي الذي لم أجد له ترجمة في كتب الرجال، ومن طريق الحسين بن داود) المصيصي الذي ضَعَفُ روايتَه عن شيخه حجاج بن محمد عن ابن جريج علماء الجرح والتعديل، ومن طريق الحرث بن مسلم ويحيى بن عمرو بن دينار اللذين لم يذكرا في كتب التراجم التي بين يدي.

فالآية صريحة ظاهرة أن من يدخل النار لا نصير له وقد أخزاه الله، ولم تميز بين الداخلين. وهذه عقيدة سجلها القرآن الكريم على ألسنة أولي الألباب المؤمنين المتضرعين لله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم في الليل والنهار.

## 

فعلى المسلم نبذ كل قول ضعيف عارضه القرآن الكريم وجاءت سنة المصطفى ﷺ الصحيحة بضده. و دفكرة خروج أهل الكبائر من النار) التي ذكرها المفسرون عند تفسيرهم لهذه الآية الكريمة جاءت من قبل روايات ضعيفة لا حجة فيها أبداً :-

قال أبو حيان الأندلسي: « وقال جابر بن عبد الله وغيره: كل من دخل النار فهو مخزي وإن خرج منها، وإن في دون ذلك لخزياً، واختاره ابن جريج وأبو سليمان الدمشقي» ١٣١٨.

وقال أيضاً: « ﴿ رَبّنَا إِنّكَ مَنْ تُدُخِلُ النّارَ فَقَدْ أَخْرُيْتُهُ ﴾ هذه استجارة واستعادة. أي: فلا تفعل بنا ذلك، ولا تجعلنا ممن يعمل بعملها. ومعنى أخزيته: فضحته ... وقال أنس وسعيد، وقتادة، ومقاتل، وابن جريج، وغيرهم: هي إشارة إلى من يخلد في النار، أما من يخرج منها بالشفاعة والإيمان فليس بمخزي ١٣٤٩.

• واختتم الإمام الطبري تفسيره لهذه الآية بقوله: « وأولى القولين بالصواب عندي قول جابر: إن من أدخل النار فقد أخزي بدخوله إياها، وإن أخرج منها. وذلك أن الخزي إنما هو هتك ستر المخزي وفضيحته، ومن عاقبه ربه في الآخرة على ذنوبه، فقد فضحه بعقابه إياه، وذلك هو الخزي» "".

فالروايات التي عُول عليها هنا، في ذكر خروج عصاة المسلمين من النار، هي روايات باطلة ضعيفة لا تقوم بها حجة كما تبين. وقد جُرْت تلك الروايات القائلين بالشفاعة لأهل الكبائر إلى ذكر أقوال متناقضة.

فقد قال أبو حيان الأندلسي: « أما من يخرج منها بالشفاعة والإيمان فليس بمخزي»، ورجح الإمام الطبري القول: « إن من أدخل النار فقد أخزي بدخوله إياها، وإن أخرج منها».

ولم تقف إملاءات تلك الروايات الضعيفة عند هذا الحد بل وصلت إلى درجة صار عندها ترتيب حروف الكلمات القرآنية لعبة تُشَكل حسب الأفكار والميول، فقد قال القرطبي: « وقال قتادة: تدخِل مقلوب تخلد، ولا نقول كما قال أهل حروراء» ١٣٥٠.

من كل ما سبق يتضح لنا أن القضية ليست قضية المنهج الذي يعترف به الجميع ويُحتكم إليه في إظهار الحق ورد الباطل، بل صارت قضية المسلمين - ويا للأسف - تنازع وتدافع وتراشق بالتهم ولو استدعى هذا الأمر الركون إلى الروايات الضعيفة، والتفوه بالآراء المتناقضة، وقلب حروف الكلمات لأجل الانتصار للأفكار والآراء الضعيفة.

#### ٤ - روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى . -

﴿ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا اصْرِفْ عَنَا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا \* إِنَّهَا سَاءتْ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا ﴾ الفرقان ١٠-١١

في هاتين الآيتين الكريمتين يذكر الله سبحانه وتعالى دعاء عباده في أن يصرف عنهم عذاب جهنم. وقد جاء في وصف جهنم أنها سيئة القرار وسيئة المقام، وجاء في وصف عذابها بأنه ﴿ كَانَ غَرَامًا﴾. قال ابن عاشور٢٠٦١ في شرحه لمعاني كلمات هاتين الآيتين:-

«والغرام: الهلاك المُلِحّ الدائِم، وغلب إطلاقه على الشر المستمر».

«والمستقرّ: مكان الاستقرار. والاستقرار: قوة القرار».

«والمقام: اسم مكان الإقامة».

## 

فمن هذه المعاني لهذه الكلمات القرآنية التي جاءت على لسان عباد الرحمن نعرف أن عذاب جهنم دائم وملح، ولم يُخصص هذا العذاب لفئة دون فئة ممن دخل فيه، والعياذ بالله تعالى.

فابن عاشور بعد أن ذكر المدلولات اللغوية التي ترشد إلى كون عذاب جهنم دانماً وملحاً، أخذ في استثناء عصاة المسلمين معتمداً في ذلك على روايات لا تقوم بها حجة جاءت عند تفسير هاتين الآيتين وفي مواضع أخرى في كتب الحديث والتفسير .

فقد قال أبن عاشور: « أي ساءت موضعاً لمن يستقر فيها بدون إقامة مثل عصاة أهل الأديان ولمن يقيم فيها من المكذبين للرسل المبعوثين إليهم» ٢٠٥٠.

والإمام الرازي عند تفسيره لهاتين الآيتين يترجم بأبلغ عبارة تناقض الأفهام مع مدلولات كلمات هذه الآية البليغة، حيث قال في تفسيره: « فقوله: ﴿إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴾ إشارة إلى كونه مضرة خالصة عن شوائب النفع، وقوله: ﴿إِنَّهَا سَآءَتُ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا ﴾ إشارة إلى كونها دائمة، ولا شك في المغايرة، أما الفرق بين المستقر والمقام فيحتمل أن يكون المستقر للعصاة من أهل الإيمان فإنهم يستقرون في النار ولا يقيمون فيها، وأما الإقامة فللكفار ﴾ ١٣٠٤.

فبعد قوله : « إشارة إلى كونها دائمة»، تراجع عن هذا التعريف بعبارة ليس فيها يقين حيث قال: « فيحتمل أن يكون المستقر للعصاة من أهل الإيمان فإنهم يستقرون في النار ولا يقيمون فيها ».

والإمام الطبري قد أثرت عليه ( فكرة الخروج من النار ) وخصص معنى العذاب الدائم في حق الكفار مستنداً في ذلك على روايات ضعيفة أوردها في تفسيره، فقد قال: « وقوله: ﴿إِنَّ عَذَابِها كَانَ غَرَاما﴾ يقول: إن عذاب جهنم كان غراما ملحًا دائما لازما غير مفارق من عذّب به من الكفار، ومهلكا له»°۱۲۰.

فتخصيص العذاب الدائم للكفار فقط إنما هو مبني على روايات ضعيفة ذكرها الإمام الطبري وغيره عند تفسير هذه الآية وغيرها كما سيتضح في هذا البحث إن شاء الله تعالى.

#### رواية منسوبة إلى محمد بن كعب

قال الإمام الطبري ٢٠٥٠: « حدثني عليّ بن الحسن اللاني، قال: أخبرنا المعافي بن عمران الموصلي، عن موسى بن عبيدة، عن محمد بن كعب في قوله: ﴿ إِنَّ عَذَابِهَا كَانَ عَرَاما ﴾ قال: إن الله سأل الكفار عن نعمه، فلم يردّوها إليه، فأغرمهم، فأدخلهم النار».

هذه الرواية ضعيفة وذلك بسبب موسى بن عبيدة الربذي، فقد قال ابن حجر: « ضعيف »٢٣٥٠.

#### رواية منسوبة إلى أنس بن مالك من طريق أبي ظلال البصري الضعيف.

قال أبو يعلى: « حدثنا شيبان ابن فروخ حدثنا سلام ابن مسكين حدثنا أبو ظلال عن أنس بن مالك عن النبي عَيَالِيَّهُ قال: «إن عبدا في جهنم لينادي ألف سنة: يا حنان يا منان قال: فيقول الله: يا جبريل ائت عبدي قال: فينطلق جبريل فيرى أهل النار منكبين على وجوههم قال: فيرجع فيقول: يا رب، لم أره قال: فيقول الله: في مكان كذا وكذا قال: فيأتيه، فيجيء ربه فيقول الله له: يا عبدي كيف وجدت مكانك ومقيلك؟ قال: فيقول: يا رب شر مكان وشر مقيل قال: فيقول: ردوا عبدي فيقول: يا رب ما كنت أرجو أن تردني إذ أخرجتني فيقول: دعوا عبدي» ».

أخرج هذه الرواية أبو يعلى ١٣٥٨، والإمام أحمد١٣٥٩، والبغوي ١٣٦٠، والبيهقي ١٣٦١.

مِطَالُمُ لَكُونَ مِن الْمُنْ اللهُ اللهُ

هذه الرواية ضعيفة بسبب هلال بن أبي هلال، أبي ظلال البصري، فقد قال ابن حجر عنه في التهذيب: «قال معاوية بن صالح عن ابن معين: أبو ظلال اسمه هلال ليس بشيء. وقال الدوري عن ابن معين: أبو ظلال هر هلال القسلمي ضعيف، ليس بشيء. وقال البخاري: مقارب الحديث. وقال الآجري: سألت أبا داود عنه فلم يرضه وغمزه. وقال النسائي: ضعيف. وقال: مرة: ليس بثقة. وقال ابن عدي: عامة ما يرويه لا يتابعه عليه الثقات ... وقال البخاري: أبو ظلال عنده مناكير. وقال يعقوب بن سفيان: لين الحديث. وقال أبو الفتح الأزدي: ضعيف. وقال أبو ظمد الحاكم: ليس بالقوي عندهم. وقال النسائي في الكني: ثنا إسحاق بن إبراهيم، ثنا مروان، ثنا أبو ظلال هلال القسملي وليس بشيء "١٣٦٤.

فهاتان الآيتان تصفان العذاب بأنه دائم، وتصفان جهنم بأنها ذات قرار ومقام سيء، وجاء هذا الوصف على لسان عباد الرحمن، ولم يذكروا في استعاذتهم تميز عصاة المسلمين عن غيرهم من سكان الجحيم. ملان، تحدث عن الوذاب المئة تراوص المسلمة، فحجتهم وابات ضعيفة لا يصح الاعتماد عليها في

والذين تحدثوا عن العذاب المؤقت لعصاة المسلمين فحجتهم روايات ضعيفة لا يصح الاعتماد عليها في تفسير كتاب الله نعالي.

فعلى المسلم اتباع خطوات عباد الرحمن وترك روايات الضعفاء، والمدلسين، والمتروكين.

#### ٥ - روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى: -

### ﴿ ثُمَّ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَى ﴾ الأعلى ١٣

القرآن الكريم خاطب العرب بما يجري على ألسنتهم من عبارات، وقد فهموا من قوله تعالى : ( ثُمَّ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَى ) أنهم مقبلون على أمر شديد إذا هم أعرضوا عن الذكر الذي يعرضه عليهم الرسول يُؤلِّكُ ويَخبرهم بمصيرهم في نار جهنم.

قال الإمام الطبري: « وقال آخرون: قبل ذلك، لأن العرب كانت إذا وصفت الرجل بوقوع في شدة شديدة، قالوا: لا هو حيّ، ولا هو ميت، فخاطبهم الله بالذي جرى به ذلك من كلامهم "١٣٦٠.

والمتبع لأقوال بعض المفسرين لهذه الآية الكريمة يجدهم يذكرون أقوالاً لا صلة لها بما تتحدث عنه هذه الآية، فقد ذكروا أن عصاة المسلمين يموتون في نار جهنم قبل إخراجهم منها، وهذه الفكرة لم تتعرض لها هذه الآية الكريمة.

قال القرطبي: « وقد مضى في «النساء» وغيرها حديث أبي سعيد الخُدْريّ، وأن الموحدين من المؤمنين إذًا دخلوا جهنم – وهي النار الصغرى على قول الفراء – احترقو افيها وماتوا؛ إلى أن يُشْفَع فيهم. خرّجه مسلم. وقيل: أهل الشقاء متفاوتون في شقائهم، هذا الوعيد للأشقى، وإن كانَ ثَمّ شقى لا يبلغ هذه المرتبة »٢٠٠٠.

وقال الألوسي: « واعلم أن عدم الموت في النار على ما صرح به غير واحدً مخصوص بالكفرة وأما عصاة المؤمنين الذين يدخلونها فيموتون فيها، واستدل لذلك بما أخرجه مسلم عن أبي سعيد عن النبي صلى الله عليه وسلّم "١٣٠٨.

فعدم الخروج عن مدلول هذه الآية هو المسلك الذي ينبغي لكل دارس الالتزام به حتى يكون له حظاً وافراً من أنوار القرآن الكريم، ولا أحد يستطيع أن يستخلص من معنى هذه الآية فكرة خروج عصاة المسلمين من النار.

#### ٦- روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى،-

## ﴿ إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتْ مِرْصَادًا \* لِلْطَّاغِينَ مَآبًا \* لَا يِثِينَ فِيهَا أَحْفَابًا ﴾ (النبأ ٢٠-٢٠)

ليس في هاتين الآيتين أي استثناء من العذاب الدائم في نار جهنم، فكان ينبغي للذين ذهبوا إلى ( فكرة خروج العصاة من النار ) أن يلتزموا بالسياق الذي تتحدث عنه هذه الآيات ويلتزموا كذلك بالمدلولات اللغوية لكلمات كتاب الله تعالى، ويلتزموا أيضاً بالمنهج الإسلامي الصائب في تقييم الروايات.

• قال الطبري: « ورُوي عن خالد بن معدان في هذه الآية، أنها في أهل القبلة (١٣٦٨. والناظر في تلك الرواية التي نسبت إلى خالد بن معدان يجدها ضعيفة لا تقوم بها حجة.

قال الطبري ٢٦١٠: «حدثني عليّ، قال: ثنا أبو صالح، قال: ثني معاوية بن صالح، عن عامر بن جشب، عن خالد بن معدان في قوله: ﴿ لاِبْثِينَ فِيها أَحْقابا ﴾، وقوله: ﴿ إلا ما شاءَ رَبُكَ ﴾ إنهما في أهل التوحيد من أهل القبلة ».

وذكر هذه الرواية ابن كثير ١٣٧٠، والسيوطي١٣٧١.

هذا القول المنسوب إلى خالد بن معدان لا حجة فيه ولم يثبت عنه وذلك بسبب معاوية بن صالح صاحب الأوهام ١٣٧٠، وكذلك بسبب عبد الله بن صالح بن محمد أبي صالح الجهني المصري الذي قال عنه ابن حجر في النقريب: « صدوق كثير الغلط ثبت في كتابه وكانت فيه غفلة ٣١٧٠.

#### وجاءت رواية أخرى عند البزار منسوبة إلى ابن عمر.

• قال البزار ۱۲۷۰: «حدثنا محمد بن مرداس: نا أبو المعلى سليمان بن مسلم قال: سألت سليمان التيمي: هل يخرج من النار أحد؟ فقال: حدثني نافع، عن ابن عمر، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «والله لا يخرج من النار أحد حتى يمكث فيها أحقاباً »قال: «والحقب بضع وثمانون سنة، كل سنة ثلثمائة وستون يوماً مما تعدون»».

وذكر هذه الرواية واحتج بها القرطبي ١٣٧٠، وابن كثير ١٣٧٦، والسيوطي ١٣٧٠.

هذه الرواية ضعيفة وذلك لورودها من قبَل سليمان بن مسلم أبو المعلى الخزاعي البصري.

قال العقيلي: « مجهول، عن سليمان التيمي عن نافع ولا يتابع على حديثه»^١٣٧٠.

وقال ابن حجر: « قال ابن حبّان: لا تحل الرواية عنه إلاّ على سبيل الاعتبار»''".

والمتتبع لأقوال المفسرين القائلين بخروج عصاة المسلمين من النار يجدها متناقضة:-

ففي الوقت الذي فسروا فيه الأحقاب بالي كناية عن التأبيد، أي يمكنون فيها أبداً ٣٠٨٠، نجدهم يحملون « الآية على العُصاة الذين يخرجون من النار بعد أحقاب ٢٠٨١.

وقال ابن عاشور: « هذا وأن المسلمين المستخفّين بحقوق الله، أو المعتدين على الناس بغير حق، واحتقاراً لا لمجرد غلبة الشهوة لهم حظ من هذا الوعيد بمقدار اقترابهم من حال أهل الكفر ...

وليس فيه دلالة على أن لهذا اللبث نهاية حتى يُحتاج إلى دعوى نسخ ذلك بآيات الخلود وهو وهم لأن الأخبار لا تنسخ، أو يحتاج إلى جعل الآية لعصاة المؤمنين، فإن ذلك ليس من شأن القرآن المكي الأول إذ قد كان المؤمنون أيامئذ صالحين مخلصين مجدين في أعمالهم "٢٨٦١.

#### ٧- روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى: -

## ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَخْرُجُواْ مِنَ النّارِ وَمَا هُم بِخَارِجِينَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾ ( المائدة ٣٧ )

قال الإمام الطبري عند تفسيره لهذه الآية : « لهم عذاب دائم ثابت لا يزول عنهم، ولا ينتقل أبدا «٢٠٢٠. فينبغي لنا ونحن ندرس آيات الكتاب الحكيم الالتزام بالسياق الذي تكونه الآيات من غير إضافة أفكار لا صلة لها بالسياق القرآني.

فمن خلال السياق نعرف أن الكفار يريدون الخروج من النار ولكن قد حكم الله تعالى عليهم بالبقاء في ذلك العذاب المقيم.

وباختصار: إن هذه الآية ليس فيها وعد لأحد بالخروج من النار، وهذا القول ينبغي لنا عدم تجاوزه عند دراستنا لهذه الآية الكريمة.

وقد سُطرت روايات، عند تفسير هذه الآية الكريمة، فيها ذكر خروج أناس من النار:

نقل الطبري ۱۲۸۰ في تفسيره رواية منسوبة إلى عكرمة وهي ضعيفة لورودها من قبل الحكم ابن أبان
 العدني صاحب الأوهام ۱۲۸۰.

#### قصة ابن الأزرق مع ابن عباس سي المناه

جاءعند المفسرين قصة نافع بن الأزرق الخارجي في حواره مع ابن عباس حول هذه الآية الكريمة، والناظر في تلك القصة يجدها باطلة لا قيمة لها.

قال الإمام الطبري ١٢٨٠: «حدثنا ابن حميد، قال: ثنا يحيى بن واضح، قال: ثنا الحسين بن واقد، عن يزيد النحوي، عن عكرمة، أن نافع بن الأزرق قال لابن عباس: يا أعمى البصر، أعمى القلب، تزعم أن قوما يخرجون من النار، وقد قال الله جل وعزّ: ﴿ وَما هُمْ بِخارِ جِينَ مِنْها ﴾، فقال ابن عباس: ويحك، اقرأ ما فوقها هذه للكفار».

واحتج بهذه الرواية وذكرها الألوسي١٢٨٧، والشوكاني١٢٨٨.

هذه الرواية ضعيفة بسبب ورودها من قبل محمد بن حميد الرازي الضعيف١٣٨٩، والحسين بن واقد المروزي.

#### الحسين بن واقد، أبو علي المروزي

العقيلي: « ... حدثنا أحمد بن أصرم بن خزيمة، قال: سمعت أحمد بن حنبل، وقيل له في حديث أيوب بن نافع، عن ابن عمر عن النبي عليه السلام في الملبقة فأنكره أبو عبد الله، وقال: من روى هذا؟ قيل له: الحسين بن واقد، فقال بيده، وحرك رأسه، كأنه لم يرضه. حدثني الخضر بن داود، قال: حدثنا أحمد بن محمد، قال ذكر أبو عبد الله حسين بن واقد فقال: وأحاديث حسين ما أرى أي شيء هي ونفض يده، ١٣٦٠.

قال الألوسي: « وهذه الآية كما ترى في حق الكفار، فلا تنافي القول بالشفاعة لعصاة المؤمنين في الخروج منها كما لا يخفى على من له أدنى إيمان. وقد أخرج مسلم وابن المنذر وابن مردويه عن جابر بن عبد الله «أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: يخرج من النار قوم فيدخلون الجنة»، قال يزيد الفقير: فقلت لجابر: يقول الله تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يَخْرُجُوا مِنْ النَارِ وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنْهَا ﴾ قال: أتل أول الآية ﴿ إِنّ الّذِينَ كَفَرُوا لَوْ عام المؤسسة ا

أَنَّ لَهُمْ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً وَمِثْلُهُ مَعَهُ لِيَفْتَدُوا بِهِ﴾ (المائدة: ٢٦) ألا إنهم الذين كفروا ١٢٦١. فالرواية التي أشار إليها الألوسي هنا قد ذكرناها في موضعها من هذا البحث٢٢٦.

وقال الألوسي بعد أن أشار إلى قصة ابن الأزرق مع ابن عباس: «ولسنا مضطرين لتصحيح هذه الرواية ولا

وقف الله تعالى صحة العقيدة على صحتها، فكم لنا من حديث صحيح شاهد على حقيقة ما نقول «١٣٦٢.

. والمتنبع للروايات التي اعتمد عليها الألوسي وغيره في إثبات فكرة ( خروج عصاة المسلمين ) من النار يجدها ضعيفة، أو متناقضة، أو آحادية – إذا سُلم بسلامة أسانيدها–

ولو طبق العلامة الألوسي المنهج المستقيم الذي أشار إليه في تفسيره على جميع الروايات التي احتج بها لوجد يده فارغة من كل دليل صحيح يشهد له.

فمن أقواله التي كتبها في تفسيره حول إثبات العقائد: -

- « وههنا أمور: الأول: أنه يقال للنصارى: ما ادعيتموه من قتل المسيح وصلبه أتنقلونه تواتراً أو آحاداً فإن زعموا أنه آحاد لم تتم بذلك حجة ولم يثبت العلم إذ الآحاد لم يؤمن عليهم السهو والغفلة والتواطؤ على الكذب، وإذا كان الآحاد يعرض لهم ذلك فكيف يحتج بقولهم في القطعيات؟ «٢٦١٠.
- « وأجيب عن متمسك الأولين: الأولى: بأن تلك الأحاديث أخبار آحاد فلا تعارض الآيات القطعية
   كقوله تعالى: ﴿فَإِذَا جَاءَ أَجَلَهُمْ لا يَسْتَأْخُرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقْدُمُونَ﴾ "١٦٥٠.
- ( ﴿ أَتَقُولُونَ عَلَى الله مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ من التوبيخ والتقريع على جهلهم واختلاقهم، وفي الآية دليل على أن كل قول لا دليل علي على قال على الاهتداء ولا أن كل قول لا دليل علي علي من الاهتداء ولا تصلح متمسكاً لنفي القياس والعمل بخبر الآحاد لأن ذلك في الفروع وهي مخصوصة بالأصول لما قام من الأدلة على تخصيصها وإن عم ظاهرها ١٣٦٧.
- «وفي شرح المواقف أن اختلاف الصحابة في بعض سور القرآن مروي بالآحاد المفيدة للظن ومجموع القرآن منقول بالتواتر المفيد لليقين الذين يضمحل الظن في مقابلته فتلك الآحاد مما لا يلتفت الـه ١٢٩٧٠

فهذه النصوص التي سطرها الألوسي في تفسيره تبرهن أن ما ذكره من أقوال عند تفسيره لهذه الآية حول خروج عصاة المسلمين من النار هي أفكار لا تتفق مع المنهج الذي يدعو إليه، وكفي بهذا حجة على خطأ ما قاله.

## خاتمة الفصل الثاني

#### الخص هذا الفصل في النقاط الأتية ، -

- في هذا الفصل من هذا البحث عرضنا روايات عديدة جاءت عند تفسير آيات كثيرة عدها أصحاب (
   فكرة الخروج من النار) من دلائلهم في إثبات الشفاعة لأهل الكبائر وإخراج عصاة المسلمين من النار.
   وبعد عرض تلك الروايات على منهاج الأمة الإسلامية عرفنا عدم صلاحية تلك الروايات في إثبات (
   فكرة الخروج من النار).
- والروايات الصحيحة تثبت المقام المحمود وهو شفاعة الرسول ﷺ لأهل موقف يوم القيامة عامة ليريحهم من شدة ذلك اليوم، ولفتح أبواب الجنان لأهل الجنة خاصة.
- ومن مشاهد يوم القيامة: حشر الخلائق كلهم في موقف واحد تشتد فيه الأهوال عليهم، وهناك تتميز الخلائق وتتصدع الجموع. فيذهب بأهل الجنة إلى الجنة ويساق أهل النار إلى النار والعياذ بالله. وليس من مشاهد يوم القيامة مرور الأتقياء على الصراط فوق جهنم، ولا إخراج العصاة منها بعد دخولهم فيها.
- والملاحظة التي يدركها كل قارئ أن المناهج التي نص عليها علماء الأمة في تقييم الروايات والأفكار لم يطبقها القائلون بالشفاعة لأهل الكبائر عند عرضهم للروايات التي احتجوا بها في إثبات ما ذهبوا إليه، وإن كانوا هم أنفسهم من ساهم في تأصيل علوم الجرح والتعديل وقواعد علم الحديث. والمدافعون عن (فكرة الخروج من النار) قد جرتهم الروايات الضعيفة إلى تجاهل المعاني اللغوية التي ترشد إليها كلمات آيات الله تعالى، ودفعتهم إلى تأويل المعاني الظاهرة لآيات الله تعالى وأحاديث الرسول عَيْكَمْ الصحيحة، وهذا مسلك ترفضه مناهج الأمة في تقييم الروايات وتأسيس العقائد.
- وعقيدة خلود عصاة المسلمين في النار مصدرها القرآن الكريم والسنة النبوية الصحيحة وهي داعية إلى
  ضبط النفوس بمنهاج الشرع، وداعية إلى السعي لطلب المغفرة والتوبة من الله تعالى؛ وأما فكرة الخروج
  من النار فإنها يهودية المصدر وهي لا تغرس المهابة من وعيد الله في النفوس المتعدية لحدود الله تعالى.
- ولقد تبين ضعف التفسير الذي حمل قوله تعالى: ﴿ فَمنْهُمْ ظَالْم لَنَفْسه ﴾ على العصاة ومرتكبي
  الكبائر، لأن سياق الآيات لا يشير لهذا المعنى، ولأن جميع الروايات الواردة عن السلف بهذا المعنى
  ضعيفة لا تقوم بها حجة. والآيات الكريمة هي تسجيل لمراتب أهل الجنة العاملين في مضمار الدعوة
  إلى الله، ودائماً وأبدأ يستقل المخلصون أعمالهم أمام ضخامة الوظيفة التي باعوا نفوسهم لأجلها.
- والروايات التي حددت الظلم بالشرك فقط روايات أبطلها منهاج الأمة الإسلامية الذي لا يحابي
   أحداً. ولقد بين العلماء أيضاً أن مدلول الظلم يشمل كل معانيه ولا يختصر على معنى الشرك فقط.
- ولقد عرفنا في الفصلين السابقين أن أصحاب كبائر الذنوب الذين أتوا يوم القيامة من غير توبة نصوح فإنهم لن يجدوا لهم شفيعاً، والروايات التي وعدتهم بالشفاعة وبالتجاوز عن ذنو بهم روايات لا قيمة لها في ميزان الأمة العادل. وعرفنا كذلك أن كل من استوجب النار لا محالة داخلها حسب الحكم الإلهي العادل الذي لا يحابي أحداً من البشر.
- وفي الفصل الثالث من هذا البحث نعرض إن شاء الله تعالى أقوالاً وروايات جاءت عند تفسير آيات
   من كتاب الله تعالى ذكرها القائلون بخلود أصحاب الكبائر في النار. والله تعالى الموفق إلى كل خير.

# المصل الثالث

قراءات منهجية

فى تفسير آيات قرآنية

ذكرها القائلون بخلود أصحاب الكبائرفي النار

# عِطَاحِ ( لحق مِنْ ٱلْعَمِينَ ٱلْأَوْمِينَ ٱلْوَمِينَ ٱلْأَوْمِينَ ٱلْأَوْمِينَ ٱلْاَمِينَ الْاَمْمِينَ ٱلْاَمْمِينَ ٱلْاَمْمِينَ ٱلْاَمْمِينَ ٱلْاَمْمِينَ ٱلْاَمْمِينَ ٱلْاَمْمِينَ ٱلْاَمْمِينَ ٱلْاَمْمِينَ ٱلْاَمْمِينَ ٱلْمُمْمِينَ الْمُمْمِينَ آلْمُمْمِينَ آلْمُومِينَ آلْمُمْمِينَ آلْمُومِينَ آلْمُمْمِينَ آلْمُمْمِينَ آلْمُمْمِينَ آلْمُمْمِينَ آلْمُمْمِينَ آلِمُومِينَ آلْمُمْمِينَ آلْمُمْمِينَ آلْمُمْمِينَ آلْمُمْمِينَ آلِمُمْمِينَ آلْمُمْمُعُ

ففي الفصلين السابقين نقلنا روايات عديدة جاءت عند القائلين بالشفاعة لأهل الكبائر من المسلمين، مي مستون المستون المستون المستون المستون المستون الله المستون الله المستون الله المستون الله المستون الله المستون المستون الله المستون المستو ر ... مرس من من المربي المربي و المربي ا التحزب الفكري المجرد من كل دليل قوي – عرفنا أنه لا وزن ولا قيمة لتلك الروايات، وليست بأهل لكي يعتد بها في تأسيس عقيدة إسلامية.

وفي هذا الفصل نقرأ قراءة منهجية لما كتبه العلماء عند تفسيرهم للآيات القرآنية الكريمة التي جاء فيها الوعيد لمن عصى الله سبحانه وتعالى.

ونعرض كتاباتهم التي سطروها عند تفسيرهم لقوله تعالى:-

- ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لاَ يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ ذَلَكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ إِنِّمَا الْبَيْعُ مثْلُ الرِّهَا وَأَخِلَ اللَّهُ الْبُنِعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا فَمَن جَاءُهُ مَوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّهِ فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأَوْلَئكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فيهَا خَالدُونَ ﴾ ( البقرة °٢٠ )
- ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبِ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُؤُوسُ أَمْوِّلِكُمْ لاَ تَظْلِمُونَ وَلاَ تُظْلَمُونَ ﴾
- ﴿ وَاتَّقُواْ النَّارَ الَّتِي أُعِدَتْ لِلْكَافِرِينَ \* وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (آل عمران ٢٠١–٢٠٠)
- ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُوْمِناً مُتَعَمِداً فَجَزَآؤُهُ جَهَتُمُ خَالِداً فِيهَا وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْه وَلَعَنهُ وَأَعَد لَهُ عَذَاباً عَظيماً ﴾.
  - ﴿ وَمَن يَعْصِ اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدّ حُدُودَهُ يُدْخلُهُ نَاراً خَالداً فيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُهينٌ ﴾.
  - ﴿ إِلَّا بَلاَغَا مَنَ اللَّهِ وَرِسَالاَته وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالدينَ فيهَآ أَبَداً﴾.
    - ﴿ بَلَىٰ مَن كَسَبَ سَيَنَةً وَأَحَاطَتْ به خَطِيَّتُهُ فَأُولَيْكَ أَصْحَابُ آلنَار هُمْ فيهَا خَالدُونَ ﴾.
      - ﴿ وَمَن جَاء بِالسَّيِّنَةَ فَكُبِّتْ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ هَلْ تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾.
  - ﴿ وَلاَ تَرْكُنُواْ إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيَاء ثُمَّ لاَ تُنصَرُونَ ﴾.
- ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَة ثُمّ يُتُوبُونَ مِن قَرِيبٌ فَأُولَئكَ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا حَكِيمًا \* وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ حَتّى إِذَا حَضَرَ آحَدَهُمُ الْمُوتُ قَالَ إِنِّي تُبْتُ الآنَ وَلاَ الَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَارٌ أُوْلَئِكَ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا ٱليمًا ۗ ﴾.
- ﴿ وَٱلَّذِينَ كَسَبُواْ ٱلسِّيِّفَاتِ جَزِّاءَ سَيِّنَةٍ بِمِثْلِهَا وَتَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ مَا لَهُمْ مِّنَ ٱللَّهِ مِنْ عَاصِم كَأَنَّمَا أَغْضِيتُ وُجُوهُهُمْ قِطَعاً مِّنَ ٱللَّيْلَ مُظْلِماً أَوْلَـٰنَكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ هُمْ فيهَا خَالدُونَ ﴾.
- ﴿ إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ \* وَإِنَّ الْفُجَارَ لَفِي جَحِيمٍ \* يَصْلُونَهَا يَوْمَ الدِّينِ \* وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَائِبِينَ \* وِمَا أَذْرَاكَ مَا يَوْمُ الَّذِينَ ۚ \* ثُمَّ مَا أَذْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ \* يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسٌ لِّيَفْسِ شَيْمًا وَالْأَمْرُ يَوْمَنْذِ لِلْهِ ﴾

#### وجاء هذا الفصل في خمسة أقسام وخاتمة.

#### القسم الأول

## روايات وأقوال في تفسيرقوله تعالى: \_

﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لِإَ يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبِّطُهُ النَّيْطَانُ مِنَ الْمَسَ ذَلَكَ بِأَنَهُمْ قَالُواْ إِنَّمَا الْبَيْعُ مَثْلُ الرِّبَا وَأَحْلَ اللهِ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا فَمَن جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِّن رّبِّهِ فَانتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولُونِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾ (البقرة \*٢٠)

﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبٍ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُوُّوسُ أَمْوْلِكُمْ لاَ تَظْلِمُونَ وَلاَ تُظْلَمُونَ ﴾ (البقرة ٢٠١)

﴿ وَاتَّقُواْ النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ \* وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (آل عمران ٢٠١١٠١)

فهذه الآيات الكريمة فيها حكم الله تعالى على الذين يأكلون الربا. ولكن حينما تغلب فكرة العذاب المؤقت والأقوال الموروثة، فإن دلالات هذه الآيات الكريمة تصبح في أوساط الناس عرضة للاحتمالات المتناقضة.

- قال أبو حيان الأندلسي: « فإن كانت في الكفار فالخلود خلود تأبيد، أو في مسلم عاص فخلوده دوام مكثه لا التأبيد ١٣٩٨.
- وقال الشوكاني: « وعلى التقدير الأوّل يكون الخلود مستعاراً على معنى المبالغة، كما تقول العرب: ملك خالد، أي: طويل البقاء، والمصير إلى هذا التأويل واجب للأحاديث المتواترة القاضية بخروج الموحدين من النار ١٣٩٨٠.
- وبرر الإمام الرازي هذه الأقوال التي قالها أبو حيان الأندلسي والشوكاني بقوله: «وذلك أن مذهبنا أن صاحب
  الكبيرة إذا كان مؤمناً بالله ورسوله يجوز في حقه أن يعفو الله عنه، ويجوز أن يعاقبه الله وأمره في البابين موكل
  إلى الله، ثم بتقدير أن يعاقبه الله فإنه لا يخلد في النار بل يخرجه منها، والله تعالى بين صحة هذا المذهب في
  هذه الآيات بقوله ﴿ أَمْرُهُ إِلَى اللهُ ﴾ على جواز العفو في حق صاحب الكبيرة على ما بيناه» ١٤٠٠.

فجميع الروايات التي أشار ً إليها الشوكاني لا حجة فيها، والرأي الذي ذهب إليه الرازي هنا رأي أُسس على الضعيف من الأدلة كما تبين وسيتين لنا في هذا البحث.

وقال ابن عطية: « والآية كلها في الكفار المربين نزلت، ولهم قيل: ﴿فَلَهُمَا سَلَفَ﴾ ولا يقال ذلك لمؤمن عاص ولكن يأخذ العصاة في الربا بطرف من وعيد هذه الآية »١٤٠١.

ويعرض علينا الإمام الرازي رأياً آخراً، حيث قال: « ... فثبت أن هذه الآية لا تليق بالكافر ولا بالمؤمن المطيع، فلم يق إلا أن يكون مختصاً بمن أقر بحرمة الربا ثم أكل الربا فههنا أمره لله إن شاء عذبه وإن شاء غفر له وهو كقوله ﴿إِنَّ اللهُ لا يَغْفُرُ أَن يُشْرَكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمِن يَشْرَا ﴾ فيكون ذلك دليلاً ظاهراً على صحة قولنا أن العفو من الله مرجو "٢٠٠٠.

وهذا الرأي الذي طرحه الإمام الرازي هنا أتى عليه من أساسه، حيث تراجع عن كون الآية في حق المرابين من المسلمين إلى القول أن الآية في حق الكافر، حيث قال: « أما قوله ﴿ وَمَنْ عَادَ فَأُولَٰئِكَ أَصْحَابُ النَّار هُمْ فيهَا خَالدُونَ ﴾ فالمعنى: ومن عاد إلى استحلال الربا حتى يصير كافراً "٢٠٠٠ .

وقالُ الشيخ السعدي: « ﴿ وَمَنْ عَادَ ﴾ إلى تعاطي الربا ولم تنفعه الموعظة، بل أصر على ذلك ﴿ فَأُولَئكَ الصّحابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَالدُونَ ﴾ اختلف العلماء رحمهم الله في نصوص الوعيد التي ظاهرها تخليد أهل الكبائر من الذّنوب التي دون الشرك بالله، والأحسن فيها أن يقال: هذه الأمور التي رتب الله عليها الخلود في النار موجبات ومقتضيات لذلك، ولكن الموجب إن لم يوجد ما يمنعه ترتب عليه مقتضاه، وقد علم بالكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة أن التوحيد والإيمان مانع من الخلود في النار ١٠٠٠.

من أقوال الشيخ السعدي نلاحظ الآتي:-

« اختلف العلماء رحمهم الله في نصوص الوعيد التي ظاهرها تخليد أهل الكبائر من الذنوب التي
 دون الشرك بالله ».

هذا الاختلاف الذي أشار إليه الشيخ السعدي ليس له أي اعتبار مع وضوح دلائل نصوص الوعيد الظاهرة بتخليد أهل الكبائر.

والاستثناء الذي أشار إليه الشيخ السعدي بقوله: « وقد علم بالكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة أن التوحيد والإيمان مانع من الخلود في النار « لم يذكره القرآن الكريم، ولم يأت في رواية صحيحة تقوم بها دعوى، بل هو من الأفكار الموروثة التي أملتها التوجهات المذهبية.

 ودعوة الشيخ السعدي إلى تعلم وتصديق جميع نصوص الكتاب والسنة وما أجمع عليه سلف الأمة من بعد رسولها الكريم عليه عليه على دعوة لها وزنها وينبغي لجميع المسلمين الأخذ بها وتطبيقها في جميع مناشط حياتهم.

وأي دعوة لم تحض بالتطبيق العلمي في الحياة فلا تنفع قائلها ولا سامعها، والمطبق للدعوة الكريمة التي سطرها الشيخ السعدي هنا يجد الكتاب العزيز ينفي ( فكرة الخروج من النار ) ويثبت العذاب الأليم الخالد لكل صاحب كبيرة دخل النار من غير استثناء.

ويجد المطبق للمنهج الإسلامي في تقييم الروايات أنه ليس هناك رواية سليمة - ولو واحدة- يصح سندها ومتنها تثبت ما قاله القائلون برفكرة الخروج من نار جهنم )كما هو موضح في صفحات هذا الكتاب.

والله جل وعلا توعد المسلمين المرابين بقوله: ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَذْنُواْ بِحَرْبٍ مِّنَ ٱللهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُوُوسُ أَمْوْلَكُمْ لاَ تَظْلَمُونَ وَلاَ تُظْلَمُونَ ﴾.

قال الذهبي: « فهذا وعيد عظيم بالخلود في النار كما ترى لمن عاد إلى الربا بعد الموعظة، فلا حول ولا قوة إلا بالله »°۱۰۰.

وقال ابن كثير: « وهذا تهديد ووعيد أكيد، لمن استمر على تعاطى الربا بعد الإنذار »١٤٠٦.

فهذه الحرب التي أعلنها الله تعالى تخمد وطيسها توبة نصوح يقدمها المرابي قبل فوات الأوان.

وأمر الله سبحانه وتعالى المسلمين باجتناب ما يوصلهم إلى النار، حيث قال لهم: ﴿ وَاتَّقُواْ النَّارَ الَّتِي أُعدَّتْ للْكَافِرِينَ \* وَأَطِيعُواْ الله وَالرَّسُولَ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾، ولم يعد العصاة بالخروج من النار التي أعدها للكافرين.

قال الإمام الطبري: «يقول تعالى ذكره للمؤمنين: واتقوا أيها المؤمنون النار أن تصلوها بأكلكم الربا بعد نهيي إياكم عنه التي أعددتها لمن كفر بي، فتدخلوا مداخلهم بعد إيمانكم بي بخلافكم أمري، وترككم طاعتي»١٤٠٧. وقال حقى البروسوي: «قال القاشاني: ولا يخفى على الفطن ما فيه من المبالغة في التهديد على الربا حيث أتي بلعل في فلاح من اتقاه واجتنبه لأن تعليق إمكان الفلاح ورجاءه بالاجتناب منه يستلزم امتناع الفلاح لهم إذا لم يجتنبوه ويتقوه مع إيمانهم. ثم أوعد عليه بالنار التي أعدت للكافرين مع كونهم مؤمنين فما أعظمها من مصيبة توجب عقاب الكفار للمؤمنين وما أشده من تغليظ عليه ثم أمد التغليظ بالأمر بطاعة الله ورسوله تعريضاً بأن آكل الربا منهمك في المعصية لا طاعة له ثم علق رجاء المؤمنين بطاعة الله ورسوله بشعاراً بأنه لا رجاء للرحمة مع هذا النوع من العصيان فهو يوجب اليأس من رحمته للمؤمنين لامتناعها لهم معه فانظر كيف درج التغليظ في التهديد حتى ألحقه بالكفار في الجزاء والعقاب انتهى بعبارته ...

وآخذ الربا لا يقبل الله منه صدقة ولا جهاداً ولا حجاً ولا صلاة ... والعمل السوء ينزع به الإيمان عند الموت فيستحق به صاحبه الخلود في النار كالكفار نعوذ بالله من ذلك. وروى أبو بكر الوراق عن أبي حنيفة رحمه الله أكثر ما ينزع الإيمان لأجل الذنوب من العبد عند الموت وأسرعها نزعاً للإيمان ظلم العباد فاتق أيها المؤمن من الله ولا تظلم عباد الله بأخذ أموالهم من أيديهم بغير حق فإنه حوب كبير عصمنا الله وإياكم من سوء الحال» ١٤٠٠.

وقال السيد عبد الحسين دستغيب: « ولأن المفاسد العظيمة الدنيوية والأخروية لآكل الربا أكبر من الذنوب الأخرى للآكل وللمجتمع فقد شدد القرآن الكريم وأهل البيت عليهم السلام على هذا الذنب كثيراً واعتبروه من الذنوب الكبيرة، فإذا ما أصر آكل الربا على عمله ولم يندم على هذا الفعل الشنيع ولم يقبل بالحكم الإلهي كان نصيبه الخلود في جهنم ولا وسيلة أمامه للنجاة ... "١٤٠٨.

وقال الشيخ السعدي: « ﴿ وَاتَّقُوا النّارَ الَّتِي أُعدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ بترك ما يوجب دخولها، من الكفر والمعاصي، على اختلاف درجاتها. فإن المعاصي كلّها - وخصّوصاً المعاصي الكبار – تجر إلى الكفر، بل هي من خصال الكفر، الذي أعد الله النار لأهله» '١١٠.

من هذه الآيات الكريمة يعتقد المسلم أن آكل الربا - والعياذ بالله - خصيم لله وللرسول في حرب لا تضع أوزارها إلا إذا رجع المرابي عن عصيانه، وأن دخول النار هو عقوبة من أكل الربا، وليس في هذه الآيات ولا في غيرها ذكر للخروج من النار وجميع الروايات التي جاء فيها خروج عصاة المسلمين من جهنم لا حجة فيها بسبب ضعف أسانيدها ومتونها.

وبين الله جل وعلا لمن تكون الدار الآخرة حيث قال سبحانه: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُريدُونَ عُلُوًا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَالْعَاقَبَةُ لِلْمُتَقِينَ ﴾ ( القصص ٢٠ ).

- · قال الشيخ السعدي: « ﴿ وَلا فَسَادًا ﴾ وهذا شامل لجميع المعاصي »١٤١١.
- وقال الطبري: « يقول تعالى ذكره: تلك الدار الآخرة نجعل نعيمها للذين لا يريدون تكبرا عن الحق في الأرض وتجبرا عنه ولا فسادا. يقول: ولا ظلم الناس بغير حق، وعملاً بمعاصي الله فيها ... وقوله: ﴿ وَالعاقِبَةُ للْمُتَقِينَ ﴾ يقول تعالى ذكره: والجنة للمتقين، وهم الذين اتقوا معاصي الله، وأدوا فرائضه) ١٤١٧.

فالذين اتقوا معاصي الله تعالى ولم يسعوا بالفساد في الأرض جعل الله لهم الجنة، والذين أفسدوا في الأرض بالمعاصي ولم تطهرهم توبة نصوح فقد بين الله جل وعلا مآلهم في النار ولم يعدهم بدخول الجنان. هذا هو الحكم الإلهي الذي جاء في القرآن الكريم وفي سنة الرسول العظيم عَرِيَّكَم، ولم يخالف هذا الحكم إلا روايات لم يحفل بها منهاج الأمة المستقيم.

#### القسم الثاني

#### قراءة في تفسيرقوله تعالى: \_

## ﴿ وَمَن يَقْتُلْ مُوْمِناً مُتَعَمِّداً فَجَزَآوُهُ جَهَنَّمُ خَالِداً فِيهَا وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْه وَلَعَنهُ وَأَعَدٌ لَهُ عَذَاباً عَظِيماً ﴾ .

هذه الآية الكريمة تعرض على المسلمين حكم الله تعالى في الآخرة في حق من ارتكب كبيرة من كباثر الذنوب إذا لم ينب من فعلته الشنعاء ويؤدي ما عليه من حقوق.

ولو التزم المسلمون بدلالات كلمات هذه الآية الكريمة لأراحوا أنفسهم من عناء الجدل العقيم الذي تواصوا بحمله عبر القرون الماضية.

ولو أنهم التزموا بمناهج الأمة في مسألة تلقي العلوم لما ضاعت قرون من حياة هذه الأمة في حوار حول قضية قد بين الله فيها حكمه الذي لا يرد.

ولو أنهم طبقوا علومهم في حياتهم لما تربعت أقوال الضعفاء والمتروكين والكذابين على موائد علومهم ومعارفهم.

ولو أنهم اتبعوا دلالات القرآن الواضحة والثابت الصحيح من الروايات لما صار القرآن الكريم والسنة الطاهرة من توابع الأفكار الموروثة التي لا أصل لها ولا أساس.

لقد سرح في أوساط القائلين بـ(خروج عصاة المسلمين من النار ) كل هزيل وضعيف من أقوال أناس حكمت الأمة الإسلامية بعدم أهليتهم لنقل العلوم.

- قال البيضاوي عند تفسير قوله تعالى: « ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُوْمِناً مُتَعَمّداً فَجَزَاؤُهُ جَهَنّمُ خَالداً فِيهَا وَغَضَبَ الله عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَد لَهُ عَذَاباً عَظِيماً ﴾ ... والجمهور على أنه مخصوص بمن لم يتب لقوله تعالى: ﴿ وَإِنّي لَغَفّارٌ لَمْن تَابَ ﴾ ونحوه وهو عندنا إما مخصوص بالمستحل له كما ذكره عكرمة وغيره ... فإن الدلائل متظاهرة على أن عصاة المسلمين لا يدوم عذابهم ٣١٤١٠.
- وقال ابن عاشور: « وليس المراد من يفعل كل وأحدة مما ذكر يلق آثاماً لأن لُقي الآثام بُين هنا بمضاعفة العذاب والخلود فيه. وقد نهضت أدلة متظافرة من الكتاب والسنة على أن ما عدا الكفر من المعاصي لا يوجب الخلود، مما يقتضى تأويل ظواهر الآية »١٤٠١.
- فالبيضاوي يرى أن الجمهور حكموا بالخلود في النار على من لم يتب من جريمة القتل ، ومع هذا نجده لا يأخذ بأقوالهم ويقول بلا حجة ولا برهان:»فإن الدلائل متظاهرة على أن عصاة المسلمين لا يدوم عذابهم».

فكل الدلائل التي أشار إليها البيضاوي هنا ليس فيها حجة لأحد كما هو موضح في صفحات هذا الكتاب.

- وابن عاشور يقر بأن ظاهر الآية يحكم بالخلود على مرتكب هذه الكبيرة، ومع هذا نجده يدعو إلى تأويلها لتتوافق مع أدلة ليست ظاهرة المعنى في ما ذهب إليه كما سيظهر لنا في هذا البحث. وكيف يروق للمسلمين الدعوة إلى تأويل الظاهر من الأدلة لأجل أن تلتئم مع أقوال لم ينزل الله بها من سلطان؟!.

فعدم الالتزام بدلالات كلمات آيات الله تعالى، وعدم الالتزام بعلوم الأمة، وعدم تطبيق أحكام العلوم في حق الضعفاء من الرواة أفرز في الأوساط المتحاورة ثلاث قضايا لا أصل لها وقد أشغلت العقول بما لا نام تريير ...

- قضية تخصيص الخلود في جهنم لغير أصحاب الكبائر من المسلمين.
- وقضية المدى الزمني لكلمة الخلود ١٤١٠ خاصة إذا تحدثت عن عصاة المسلمين.
  - وقضية إخلاف وعيد عصاة المسلمين١٤١٦.

#### \* قضية تخصيص الخلود في جهنم لغير أصحاب الكبائر من المسلمين

إن المتبع لأقوال المفسرين وشراح الأحاديث عند تفسيرهم لهذه الآية الكريمة، يجد تلك الأقوال لا تخرج عن ثلاثة عناصر ذكرها الإمام الطبري في تفسيره لهذه الآية.

- .« فجزاؤه جهنم إن جازاه »۱٤١٧.
- . « ومن يقتل مؤمناً متعمداً مستحلاً قتله، فجزاؤه جهنم خالداً فيها ١٤١٨.
- ". «إذا دخل الرجل في الإسلام وعلم شرائعه وأمره ثم قتل مؤمناً متعمداً فلا توبة له «١٤١٩.

#### \* العنصر الأول: مناقشة قول القائل :» فجزاؤه جهنم إن جازاه »

جاءت روايات تحدد هذا المعنى، وعند النظر في تلك الروايات يستنتج القارئ ضعفها ويتبين له عدم حجيتها في تفسير آيات الله البينات.

قال الإمام الطبري: «حدثني يعقوب بن إبر اهيم، قال: ثنا ابن علية، عن سليمان التيمي، عن أبي مجلز في قوله: ﴿ وَمَن يَفْتُلُ مُوْمِنا مُتَعَمِّداً فَجَزَاؤُهُ جَهَنَمُ ﴾ قال: هو جزاؤه، وإن شاء تجاوز عنه ».

أخرج هذه الرواية، التي نقلها سليمان التيمي عن أبي بحلز، الإمام الطبري ١٤٢، وأبو داود ١٤٢، والبيهقي ٢٢٠، وابيهقو وابن أبي شيبة ٢٢٠، وقاسم بن سلام ٢٠٠٠.

هذه الرواية لا يؤسس عليها معتقد ولا تقوم بها حجة وذلك لكونها من مراسيل أبي بحلز ولكونها جاءت من طريق عنعنة سليمان التيمي المدلس ١٤٢٠.

• وجاء عند الطبراني رواية منسوبة إلى أبي هريرة من طريق محمد بن جامع العطار.

قال الطبراني: « حدثنا مسبح بن حاتم العكلي البصري ثنا محمد بن جامع العطار نا العلاء بن ميمون العنبري نا حجاج بن الأسود عن محمد بن سيرين، عن أبي هريرة عن النبي يَتَلِيَّة في قوله عز وجل ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُوْمِناً مُتَعَمَّداً فَجَزَاوُهُ جَهَنَمُ ﴾ قال إن جازاه ».

قال الطبراني: «لم يرو هذا الحديث عن محمد بن سيرين إلا الحجاج بن الأسود ولا رواه عن الحجاج إلا العلاء بن ميمون تفرد به محمد بن جامع ».

أخرج هذه الرواية الطبراني في الأوسط٢٠٢١، واللالكائي٢٤٢٧.

هذه الرواية المنسوبة إلى أبي هريرة ضعيفة لا حجة فيها وذلك بسبب **محمد بن جامع العطار**.

## مِيِكَالِمُ الْحَيْنِ وَقَادُوْنِ وَقَادُوْنِ وَقَادُوْنِ وَقَادُوْنِ وَقَادُوْنِ وَقَادُوْنِ وَقَادُوْنِ وَقَادُوْنِ وَقَادُونِ وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقِي وَالْمُعِلِقِي الْعُلَالِقِي وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعِلِقِي الْمُعَالِقِي وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعِلِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعِلِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعِلِقِي الْمُعِلِقِي الْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ الْمُعَالِقُونِ الْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ الْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ الْعِي وَالْمُعَالِقُونِ وَالْمُعَالِقُونِ الْمُعَالِقُونِ وَالْمُعِ

فقد قال الذهبي: « قال ابن عدى: لا يتابع على أحاديثه. وضعفه أبو يعلى. وقال أبو حاتم: كتبت عنه، وهو ضعيف الحديث »٢٢٨.

وكذلك بسبب العلاء بن ميمون العنبري، فقد قال العقيلي عند ذكره لهذه الرواية: « لا يتابع على حديثه، ولا يعرف إلا به ... ١٤٢٩.

وقال ابن كثير بعد أن أشار إلى هذه الرواية: « فأما الآية الكريمة، وهي قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمناً مُتَعَمَّداً ﴾ الآية، فقد قال أبو هريرة وجماعة من السلف: هذا جزاؤه إن جازاه، وقد رواه ابن مردويه بإسناده مرفوعاً من طريق محمد بن جامع العطار عن العلاء بن ميمون العنبري، عن حجاج الأسود، عن محمد بن سيرين، عن أبي هريرة مرفوعاً، ولكن لا يصح» ١٤٣٠.

• وجاء عند قاسم بن سلام في كتاب ( الناسخ والمنسوخ ) رواية منسوبة إلى ابن عباس من طريق عاصم بن أبي النجود.

« أخبرنا على قال: حدثنا أبو عبيد قال: « حدثنا مروان بن معاوية، عن العلاء بن المسيب، عن عاصم بن أبي النجود، عن ابن عباس في قوله: ﴿ فَجَزَاوُهُ جَهَنَّمُ ﴾ قال: هي جزاؤه فإن شاء غفر له وإن شاء عذبه ١١٣٠.

ذكر هذه الرواية واحتج بها كل من ابن عطية ١٤٢٦، والخازن١٢٢٠، والسيوطي ١٤٢٠، وبدر الدين العيني ١٤٣٠، والنووي١٤٢٠، وأبو حيان الأندلسي١٤٢٠.

هذه الرواية المنسوبة إلى ابن عباس لا تقوم بها حجة لوجود عاصم بن أبي النجود في سندها. قال ابن حجر: «قال ابن سعد: كان ثقة إلا أنه كان كثير الخطأ في حديثه . وقال عبد الله بن أحمد عن أبيه: كان رجلاً صالحاً، قارئاً للقرآن، وأهل الكوفة يختارون قراءته، وأنا اختارها، وكان خيراً، ثقة، والأعمش احفظ منه، وكان شعبة يختار الأعمش عليه في ثبت الحديث ... وقال ابن معين: لا بأس به ... وقال يعقوب بن سفيان: في حديثه اضطراب وهو ثقة ... وقال النسائي: ليس به بأس . وقال ابن خراش: في حديثه نكرة . وقال العقيلي : لم يكن فيه إلا سوء الحفظ . وقال الدارقطني : في حفظه شيء »٢٤٢٨.

فعاصم بن أبي النجود وإن كان ثقة في نفسه إلا أنه موصوف بسوء الحفظ. وليس هناك ما يثبت سماع عاصم من ابن عباس.

## ﴿ العنصر الثاني: مناقشة قول القائل: « ومن يقتل مؤمناً متعمداً مستحلاً قتله، فجزاؤه جهنم خالداً فيها ».

قال الإمام الطبري: « وقال آخرون: عُني بذلك رجل بعينه كان أسلم، فارتدّ عن إسلامه وقتل رجلاً مؤمنًا؛ قالوا: فمعنى الآية: ومن يقتل مؤمناً متعمداً مستحلاً قتله، فجزاؤه جهنم خالداً فيها» ' ' ' ' .

واعتمد كثير من المفسرين وشراح الأحاديث على روايات جاءت بهذا المعنى الذي أشار إليه الإمام الطبري واعتبروا هذه الآية خاصة بمن ارتد عن الإسلام وقتل النفس المسلمة. وبالرجوع إلى تلك الروايات ندرك ضعف هذا القول وبطلان مدلوله.

#### الله قصة مقيس بن ضبابة

• جاءت قصة مقيس بن ضبابة منسوبة إلى عكرمة مولى ابن عباس من طريق عنعنة ابن جريج ومن طريق الحسين بن داود المصيصى.

قال الطبري: «حدثنا القاسم، قال: ثنا الحسين، قال: ثني حجاج، عن ابن جريج، عن عكرمة: أن رجالاً من الأنصار قتل أخاً لمقيس بن ضبابة، فأعطاه النبي يَهِي الدية فقبلها، ثم وثب على قاتل أخيه فقتله. قال ابن جريج وقال غيره: ضرب النبي يَهِي ديته على بني النجار، ثم بعث مقيساً وبعث معه رجالاً من بني فهر في حاجة للنبي يَهِي الله عنه مقيس الفهري وكان أيداً، فضرب به الأرض، ورضخ رأسه بين حجرين، ثم ألفى يتغنى:

فَتَلْتُ بِهِ فَهْراً وَحَمَلْتُ عَقْلَهُ ﴿ سَرَاةَ بِنِي النِّجَارِ أَرْبابِ فارع

فقال النبيّ ﷺ: « أَظُنُهُ قَدْ أَحْدَثَ حَدْثًا، أَمَا وَاللهَ لَننْ كَانَ فَعَلَّ لا أُؤَمَنُهُ فِي حَلّ وَلا َحَرْب « فقتل يوم الفتح؛ قال ابن جريج: وفيه نزلت هذَه الآية ﴿ وَمَن يَقُثُلُ مُؤْمنًا مُتَعَمَداً ﴾... الآية،"'''! .

هذه القصة التي رواها الإمام الطبري ضعيفة لورودها من قبل عنعنة ابن جريج عن عكرمة.

قال ابن حجر: « وقال الدارقطني : تجنب تدليس ابن جريج فإنه قبيح التدليس، لا يدلس إلا فيما سمعه من مجروح "١٤٠٢.

وكذلك بسبب الحسين بن داود ( المعروف بسنيد بن داود ) المصيصي الذي ضعف علماء الجرح والتعديل روايته عن شيخه حجاج بن محمد عن ابن جريج.

قال ابن حجر في التهذيب: «قال عبد الله بن أحمد عن أبيه: رأيت سنيداً عند حجاج بن محمّد وهو يسمع منه كتاب «الجامع» لابن جريج، أُخبرتُ عن الزهري، وأخبرتُ عن صفوان بن سليم وغير ذلك. قال: فجعل سنيد يقول لحجاج: يا أبا محمد: قل ابن جريج عن الزهري، وابن جريج عن صفوان بن سليم قال: فكان يقول له هكذا. قال: ولم يحمده أبي فيما رآه يصنع بحجاج وذمه على ذلك. قال أبي: وبعض تلك فلاحاديث التي كان يرسلها ابن جريج أحاديث موضوعة، كان ابن جريج لا يبالي عن من أخذها. وحكى الخلال عن الأثرم نحو ذلك ثم قال الخلال: وروي أن حجاجاً كان هذا منه في وقت تغيره، ويرى أن أحاديث الناس عن حجاج صحاح إلا ما روى سنيد. وقال أبو داود: لم يكن بذلك. وقال ابن أبي حاتم عن أبيه: ضعيف. وقال النسائي: ليس بثقة »ألك.

وقال ابن حجر عنه في التقريب: «ضعيف مع إمامته ومعرفته، لكونه كان يُلقِّن حجاجَ بن محمد شيخَه» ١٤١٠.

وجاء عند البيهقي في دلائل النبوة رواية ضعيفة فيها قصة مقيس بن ضبابة.

## عِيَّالِمُ (لحَى ﴿ مِنْ ٱلْمُعِينَ ٱلْأَوْمِينَ ٱللَّهِ عِلَيْهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللّ

قال البيهقي المنه و أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، قال: حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، قال: حدثنا أبو زرعة عبد الرحمن بن عمرو الدمشقي، قال: حدثنا الحكم بن عبد المرحمن بن عمرو الدمشقي، قال: حدثنا الحكم بن عبد الملك، عن قتادة، عن أنس بن مالك، قال: ... ».

هذه الرواية من هذه الطريق لا حجة فيها لورودها من قبل الحكم بن عبد الملك القرشي البصري.

قال ابن حجر: «قال الدوري عن ابن معين: ضعيف، ليس بثقة، وليس بشيء. وقال ابن الجنيد وغيره عن يحيى: ضعيف الحديث، وكذا قال ابن خراش. وقال أبو حاتم: مضطرب الحديث، وليس بقوي. وقال أبو داود: منكر الحديث. وقال النسائي: ليس بالقوي» ١٤٢٧.

• وجاءت قصة مقيس بن ضبابة عند الواحدي بسند آخر لا يفرح به.

قال الواحدي ١٤٤٨: « وقال الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس: ... « ثم ذكر القصة.

هذه الرواية من هذه الطريق لا قيمة لها وليست مما يفرح به وذلك لورودها من قبل محمد بن السائب بن بشر الكلبي الذي قال عنه ابن حجر في تقريب التهذيب: « النسابة المفسر، متهم بالكذب «١٤٤٩.

#### وكذلك لورودها من قبل أبي صالح بإذام مولى أم هانئ.

نقد قال ابن حجر عنه في تهذيب التهذيب: « ونقل ابن الجوزي عن الأزدي أنه قال: كذّاب. وقال المجوزجاني: كان يقال له ذو رأي غير محمود. وقال أبو أحمد الحاكم: ليس بالقوي عندهم. وقال ابن حبان: يحدّث عن ابن عباس ولم يسمع منه» المناها.

وذكر قصة مقيس بن ضبابة الضعيفة كل من البغوي ١٤٠١، وابن عطية ١٤٠٦، والخازن ١٤٠٦، والقمي النيسابوري ١٤٠١، والسيوطي ١٤٠٠، والبيضاوي ١٤٠١ وغيرهم واعتمدوا عليها لأجل الوصول إلى التفسير الخاطئ في أن الآية خاصة بكافر استحل قتل مسلم.

وليست قصة مقيس بن ضبابة بصحيحة حتى تذكر عند تفسير القرآن الكريم فضلاً عن أن تخصص بها آيات الله تعالى البينات.

ومن المؤسف أن نجد الإمام القرطبي يقول في تفسيره لهذه الآية الكريمة : « وأن هذه الآية مخصوصة، ودليل التخصيص آيات وأخبار «١٤٥٧.

وبعد أن ذكر قصة مقيس قال القرطبي: « ... وإذا ثبت هذا بنقل أهل التفسير وعلماء الدّين فلا ينبغي أن يحمل على المسلمين «١٤٠٨.

فالقول بأن هذه الآية نزلت في مرتد عن الإسلام وأنها تليق بالمستحل لدماء المسلمين فقط هو قول ضعيف. فالآية الكريمة فيها الوعيد الشديد لكل من أقدم على سفك الدم الحرام من غير تمييز بين قاتل وآخر إلا إذا تاب وأناب.

## \* العنصر الثالث: مناقشة قول القائل: «إذا دخل الرجل في الإسلام وعلم شرائعه وأمره ثم قتل مؤمناً متعمداً فلا توبة له.

أورد الإمام الطبري وغيره روايات عن ابن عباس ذكر فيها عدم قبول توبة المسلم إذا قتل مسلماً متعمداً. وهذا الرأي المنسوب إلى الصحابي ابن عباس لم تأخذ به الأمة الإسلامية، بل أولته التأويل الصحيح الموافق للثابت من الأدلة المنصوص عليها في القرآن الكريم والسنة النبوية على صاحبها أفضل الصلاة والتسليم. قال الإمام الطبري: «حدثنا أبو كريب، قال: ثنا طلق بن غنام، عن زائدة، عن منصور، قال: حدثني سعيد بن جبير، أو حُدثت عن سعيد بن جبير، أن عبد الرحمن بن أبزي أمره أن يسأل ابن عباس عن هاتين الآيين التي في النساء: ﴿ وَمَن يَقُتُلْ مُؤْمناً مُتَعَمّداً فَجَزَاوُ هُ جَهَنّمُ ﴾... إلى آخر الآية، والتي في الفرقان: ﴿ وَمَن يَقُعُلُ مُؤَامناً ﴾. إلى: ﴿ وَمَن يَقُعُلُ ذَلكَ يَلْقَ أَثَاماً ﴾ .. إلى: ﴿ وَيَخُلُدُ فِيه مُهَاناً ﴾، قال ابن عباس: إذا دخل الرجل في الإسلام وعلم شرائعه وأمره ثم قتل مؤمناً متعمداً فلا توبة له. وأما التي في الفرقان، فإنها لما أنزلت قال المشركون من أهل مكة: فقد عدلنا بالله وقتلنا النفس التي حرّم الله بغير الحقّ وأتينا الفواحش، فما ينفعنا الإسلام؟ قال: فنزلت ﴿ إِلاَ مَن تَابَ ﴾ .. الآية...».

أخرج هذه الرواية ونحوها الإمام الطبري ١٤٠٩، والإمام مسلم ١٤١١، والإمام البخاري ١٤١١.

- قال بدر الدين العيني: « وأجمع المسلمون على صحة توبة القاتل عمداً وكيف لا تصح توبته وتصح
  توبة الكافر وتوبة من ارتد عن الإسلام ثم قتل المؤمن عمداً ثم رجع إلى الإسلام؟ «٢٠١٠.
- وقال في موضع آخر: « فإن قيل: كيف قال ابن عباس لا توبة للقاتل، وقال الله عز وجل: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعاً ﴾ وقال: ﴿ إِنَّ اللهِ هُو يَقْبُلُ التَّوْبَةَ عَنْ عَبَادِهِ ﴾ وأجمع الأئمة على وجوب التوبة. أجيب: بأن ذلك محمول فيه على الاقتداء بسنة الله في التغليظ والتشديد، وإلا فكل ذنب قابل للتوبة، وناهيك بمحو الشرك دليلاً ﴾٢٤٦٢.
- وقال البغوي: « والذي عليه الأكثرون، وهو مذهب أهل السنة: أن قاتل المسلم عمداً توبته مقبولة لقوله تعالى: ﴿وَا إِنَّ اللهِ لَمْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمَلَ صَالِحًا ﴾ طه: `` وقال: ﴿إِنَّ اللهِ لَا يَغْفُرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفُرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمْ يَشَاءً ﴾ النساء: `` وا الماروي عن ابن عباس مُثَنَّهُ الفهو تشديد ومبالغة في الزجر عن القتل، كمّا رُوي عن سفيان بن عُبينة أنه قال: إِنْ لم يَقْتُلُ يُقال له: لا توبة لك، وإِنْ قَتَلَ ثم جاء يُقال: لك توبة الله، وإِنْ قَتَلَ ثم جاء يُقال: لك توبة "الماروي عن سفيان بن عُبينة أنه قال: إِنْ لم يَقْتُلُ يُقال له: لا توبة لك، وإِنْ قَتَلَ ثم
- وقال الخازن: « وقيل إن قاتل المؤمن عمداً عدوانا إذا تاب قبلت توبته بدليل قوله تعالى: ﴿ وَيَغْفُرُ مَا 
  دُونَ ذَلَكَ لَمْن يَشَآءُ ﴾ النساء: ^؛ ولأن الكفر أعظم من هذا القتل وتوبة الكافر من كفره مقبولة بدليل قوله: ﴿ قُلُ لَلْذِينَ كَفُرُوا إِن يَنتَهُوا يُغَفَّر لَهُم مّا قَدْ سَلَفَ ﴾ وإذا كانت التوبة من الكفر مقبولة فلأن تقبل من القاتل أولى والله أعلم " ١٤٠٠ .
- وقال الشوكاني في (نيل الأوطار): « (فإن قلت) فعلام تحمل حديث أبي هريرة وحديث معاوية المذكورين في أول الباب؟ فإن الأول يقضي بأن القاتل أو المعبن على القتل يلقى الله مكتوباً ببن عينيه الإياس من الرحمة. والثاني يقضي بأن ذنب القتل لا يغفره الله. قلت: هما محمولان على عدم صدور التوبة من القاتل، والدليل على هذا التأويل ما في الباب من الأدلة القاضية بالقبول عموماً وخصوصاً، ولو لم يكن من ذلك إلا حديث الرجل القاتل للمائة الذي تنازعت فيه ملائكة الرحمة وملائكة العذاب، وحديث عبادة بن الصامت المذكور قبله، فإنهما يلجئان إلى المصير إلى ذلك التأويل، ولا العذاب، وحديث عبادة بن الصامت المذكور قبله، فإنهما يلجئان إلى المصير إلى ذلك التأويل، ولا سيما مع ما قدمنا من تأخر تاريخ حديث عبادة ومع كون الحديثين في الصحيحين، بخلاف حديث أبي هريرة ومعاوية، وأيضاً في حديث معاوية النائر نفسه ما يرشد إلى هذا التأويل، فإنه جعل الرجل القاتل عمداً مقترناً بالرجل الذي يموت كافراً، ولا شك أن الذي يموت كافراً مصراً على ذنبه غير تائب منه من المخلدين في النار، فيستفاد من هذا التقييد أن التوبة تمحو ذنب الكفر، فيكون ذلك القرين الذي هو القتل ولى بقبولها » المناد.

فالمكانة العالية التي يتبوأها الإمام ابن عباس ُعُنْكُما تجعلنا نقر بأن هذه الرواية المنسوبة إليه ليست على

حسب ظاهرها، فكيف يغفل ابن عباس عن مشروعية التوبة وشروطها وهو بحر العلوم وحبر هذه الأمة؟. وكيف لا يعرف ابن عباس ما علم من الدين بالضرورة ؟!.

وقد بين مجاهد، وهو من أخصِ تلامذة ابن عباس، ما يرشد إليه قول أستاذه في هذه الرواية حيث قال كما رواه الإمام البخاري^١٤٦٠: « إلا من نَدم ».

والمتتبع لأقوال القاتلين بخروج عصاة المسلمين من النار يجد التضارب الواضح بين أقوالهم؛ فما أتى به البعض رده الآخر وانتقده ولم يحفل به. وهذا إن دل على شيء فإنما يدل على أن المناهج الإسلامية العادلة لم يؤخذ بها في الوصول إلى القول الصحيح عند تفسير هذه الآية الكريمة وغيرها من الآيات.

قال الإمام الرازي وهو يرد على الواحدي الذي قال : « الأول: إجماع المفسرين على أن الآية نزلت في كافر قتل مؤمنا ... والثاني: أن قوله: ﴿ فَجَرَاوُهُ جَهَنَمُ ﴾ معناه الاستقبال أي أنه سيجزى بجهنم، وهذا وعيد قال: وخلف الوعيد كرم، وعندنا أنه يجوز أن يخلف الله وعيد المؤمنين "٢٤٦٠.

وبعد أن ذكر هذه الأقوال أخذ الإمام الرازي بدحضها حيث قال: « وأقول: أما الوجه الأول فضعيف، وذلك لأنه ثبت في أصول الفقه أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فاذا ثبت أن اللفظ الدال على الاستغراق حاصل، فنزوله ١٤٠٠ في حق الكفار لا يقدح في ذلك العموم، فيسقط هذا الكلام بالكلية، ثم نقول: كما أن عموم اللفظ يقتضي كونه عاما في كل قاتل موصوف بالصفة المذكورة، فكذا ههنا وجه آخر يمن من تخصيص هذه الآية بالكافر، وبيانه من وجوه: –

الأول: أنه تعالى أمر المؤمنين بالمجاهدة مع الكفار ثم علمهم ما يحتاجون اليه عند اشتغالهم بالجهاد، فابتدأ بقوله: ﴿ وَمَا كَانَ لَمُوْمِنَ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِناً إِلاَ خَطَأَ ﴾ النساء: ١ فذكر في هذه الآية ثلاث كفارات: كفارة قتل المسلم في دار الإسلام، وكفارة قتل المسلم عند سكونه مع أهل الحرب، وكفارة قتل المسلم عند سكونه مع أهل الخرب، وكفارة قتل المسلم عند سكونه مع أهل الذمة وأهل العهد، ثم ذكر عقيبه حكم قتل العمد مقرونا بالوعيد، فلما كان بيان حكم قتل الخطأ بيانا لحكم اختص بالمسلمين كان بيان حكم القتل العمد الذي هو كالضد لقتل الخطأ، وجب أن يكون أيضا مختصا بالمؤمنين، فإن لم يختص بهم فلا أقل من دخولهم فيه.

الثاني: أنه تعالى قال بعد هذه الآية: ﴿ وَيُنَاتُهُمَا اللّذِينَ ءَامُنُواْ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللّهَ فَتَبَيَنُواْ وَلاَ تَقُولُواْ لَمَنْ اللّهَى اللّهَ اللّهَ عَلَى اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ عَلَى اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ عَلَى اللهُ اللّهَ اللّهَ اللهُ الله

وأما الوجه الثاني: من الوجهين اللذين اختارهما فهو في غاية الفساد لأن الوعيد قسم من أقسام الخبر، فاذا جوز على الله الخلف فيه فقد جوز الكذب على الله، وهذا خطأ عظيم، بل يقرب من أن يكون كفراً، فإن العقلاء أجمعوا على أنه تعالى منزه عن الكذب، ولأنه إذا جوز الكذب على الله في الوعيد لأجل ما قال: إن الخلف في الوعيد كرم، فلم لا يجوز الخلف في القصص والأخبار لغرض المصلحة، ومعلوم أن فتح هذا الباب يفضي إلى الطعن في القرآن وكل الشريعة فثبت أن كل واحد من هذين الوجهين ليس بشيء » الالما.

فهذه الأقوال التي سطرها الإمام الرازي هنا هي الناطقة بالحق لأنها مبنية على الثابت الصحيح من الأدلة ولأنها سارت على منهاج الإسلام في دراسة العقائد. وكم هي أمنيتنا في أن نرى الإمام الرازي وقد رفع معالم ما بناه هنا في الأماكن الأخرى من تفسيره وعند مناظراته في موضوع مصير عصاة المسلمين يوم القيامة. ولم يكن ابن عاشور أقل حدة من الإمام الرازي في رده على بعض المفسرين، حيث قال: « وأقول: هذا مقام قد اضطربت فيه كلمات المفسرين كما علمت، وملاكه أنّ ما ذكره الله هنا في وعيد قاتل النفس قد تجاوز فيه الحدّ المألوف من الإغلاظ، فرأى بعض السلف أنّ ذلك موجب لحمل الوعيد في الآية على ظاهره، دون تأويل، لشدة تأكيده تأكيداً يمنع من حمل الخلود على المجاز، فيُثبت للقاتل الخلود حقيقة، بخلاف بقية آي الوعيد، وكانّ هذا المعنى هو الذي جعلهم يخوضون في اعتبار هذه الآية محكمة أو منسوخة، لأنهم لم يجدوا مأجا آخر يأوُون إليه في حملها على ما حُملت عليه آيات الوعيد: من محامل التأويل، أو الجمع بين المتعارضات، فآووا إلى دعوى نسخ نصها بقوله تعالى في سورة الفرقان (١٠٠، ٢٠): ﴿ وَالّذِينَ لا يَدْعُونَ مَعَ المَنوب فَهُمُ ذَلك ﴾ إمّا أن يراد به بحموع الذنوب الله أخرَ ﴾ إلى قوله ﴿ إلا مَنْ تَابَ ﴾ لان قوله: ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَلك ﴾ إمّا أن يراد به بحموع الذنوب واحدة منها فالقتل عمداً أجدر، وإمّا أن يراد فاعل المذوب أن يقال كلام مثل هذا، ثم أن يطال وتتناقله الناس وتمرّ عليه القرون، في حين نسخها شيء. ومن العجب أن يقال كلام مثل هذا، ثم أن يطال وتتناقله الناس وتمرّ عليه القرون، في حين نسخها شيء. ومن العجب أن يقال كلام مثل هذا، ثم أن يطال وتتناقله الناس وتمرّ عليه القرون، في حين نسخها شيء. ومن العجب أن يقال كلام مثل هذا، ثم أن يطال وتتناقله الناس وتمرّ عليه القرون، في حين نسخها شيء. ومن العجب أن يقال كلام مثل هذا، ثم أن يطال وتتناقله الناس وتمرّ عليه القرون، في حين نسخته بآية: ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمْ يَشَاء ﴾ النساء: ٥٠ ، بناء على أنّ عموم ﴿ مَنْ يَشَاء ﴾ نسخه خصوص نسخت بآية:

وذهب فريق إلى الجواب بأنَّ الآية نزلت في مقيَّس بن صُبابة، وهو كافر فالخلود لأجل الكفر، وهو جواب مبني على غلط لأنَّ لفظ الآية عام إذ هو بصيغة الشُرط فتعيّن أنَّ ((من)) شرطية وهي من صبغ العموم فلا تحمل على شخص معيّن؛ إلا عند من يرى أنَّ سبب العام يخصّصه بسببه لا غيرُ، وهذا لا ينبغي الالتفات إليه. وهذه كلّها ملتجىء لا حاجة إليها، لأنَّ آيات التوبة ناهضة مجمع عليها متظاهرة ظواهرها، حتى بلغت حدّ النصّ المقطوع به، فيحمل عليها آيات وعيد الذنوب كلّها حتّى الكفر. على أنَّ تأكيد الوعيد في الآية إنما يرفع احتمال المجاز في كونه وعيداً لا في تعيين المتوعّد به وهو الخلود. إذ المؤكدات هنا مختلفة المعاني فلا يصحّ أن يعتبر أحدها مؤكّداً لمدلول الآخر بل إنما أكدت الغرض. وهو الوعيد، لا أنواعه. وهذا هو الجواب القاطع لهاته الحيرة. وهو الذي يتعين اللجأ إليه، والتعويل عليه) ١٤٠٠٠.

فشدة رد ابن عاشور هنا لم تسعفه في التغلب على جاذبية ( فكرة خروج عصاة المسلمين من النار ) التي يعتقدها من غير دليل، فمع حماسه الشديد على إظهار المعنى الواضح الجلي الذي بينته هذه الآية الكريمة إلا أنه جعلها دالة على جانب منها دون جانب آخر.

فقد اعتبر ابن عاشور في آخر كلامه هنا أن هذه الآية مؤكدة للوعيد دون الخلود في الوعيد وهذا قول ترده الآية نفسها.

فمن أين أتى الاستثناء؟، والآية صريحة أن قاتل النفس بغير حق مصيره الخلود في نار جهنم ولم تخصص حكماً دون حكم ولا فاعلاً دون آخر.

وهذه الفكرة التي عرضها أبن عاشور هنا لم يحفل بها الإمام الرازي، حيث قال: « وحكى القفال في تفسيره وجها آخر، هو الجواب وقال: الآية تدل على أن جزاء القتل العمد هو ما ذكر، لكن ليس فيها أنه تعلى يوصل هذا الجزاء إليه أم لا، وقد يقول الرجل لعبده: جزاؤك أن أفعل بك كذا وكذا، إلا أني لا أفعله، وهذا الجواب أيضاً ضعيف لأنه ثبت بهذه الآية أن جزاء القتل العمد هو ما ذكر، وثبت بسائر الآيات أنه وهذا الجواب أيضاً ضعيف لأنه ثبت بهذه الآية أن جزاء القتل العمد هو ما ذكر، وقبت بسائر الآيات أنه تعلى يوصل الجزاء الى المستحقين. قال تعالى: همن يُعمَلُ سُوءا يُجْزَ بِهِ النساء: ١٣٠ وقال: هاأيوم تُجزَى

كُلُّ نَفْس بَمَا كَسَبَتْ ﴾ غافر: ١٧ وقال: ﴿فَمَن يَعْمَلْ مِنْقَالَ ذَرَة خَيْراً يَرَهُ \* وَمَن يَعْمَلْ مِنْقَالَ ذَرَة شَرَاً يَرَهُ \* وَمَن يَعْمَلْ مِنْقَالَ ذَرَة شَرَاً يَرَهُ الْوَلِدَلَة ٢٠ مُ بل إنه تعالى ذكر في هذه الآية ما يدل على أنه يؤصل اليهم هذا الجزاء وهو قوله: ﴿ وَأَعَدَ لَهُ عَذَاباً عَظِيماً ﴾ فإن بيان أن هذا جزاؤه حصل بقوله: ﴿ فَجَزَاؤهُ جَهَنّمُ خَالداً فيهَا ﴾ فلو كان قوله: ﴿ وَاعَدَ لَهُ عَذَاباً عَظِيماً ﴾ إخبارا عن الاستحقاق كان تكرارا، فلو حملناه على الاخبار عن أنه تعالى سيفعل لم يلزم التكرار، فكان ذلك أولى ٣٧٠٠٠.

. فحينما يبتعد القارئ لكتاب الله تعالى عن كل موروث فكري مبني على روايات لا تُثبت معتقداً، وحينما يعتقد القارئ أن كتاب الله تعالى يفسر بعضه بعضاً فلا بدله أن يصل إلى الحقيقة التي لا خلاف فيها.

فكل ما عرض من أقوال حول تفسير هذه الآية الكريمة يختصره الإمام القرطبي بقوله: «ثم إن الجمع بين آية «الفرقان» وهذه الآية ممكن فلا نسخ ولا تعارض، وذلك أن يحمل مطلق آية «النساء» على مُقَيد آية «الفرقان» فيكون معناه فجزاؤه كذا إلا من تاب؛ لا سيما وقد اتحد الموجِب وهو القتل والموجّب وهو التواعد بالعقاب» ١٤٧٠.

ويختصرها كذلك الشوكاني بقوله: « وقد جاءت هذه الآية بتغليظ عقوبة القاتل عمداً، فجمع الله له فيها بين كون جهنم جزاء له، أي: يستحقها بسبب هذا الذنب، وبين كونه خالداً فيها، وبين غضب الله عليه، ولعنته له، وإعداده له عذاباً عظيماً. وليس وراء هذا التشديد تشديد، ولا مثل هذا الوعيد وعيد «١٤٧٠.

وبعد هذه الوقفات مع كتب التفسير والحديث لم يبق لنا إلا تفسيراً واحداً ذكره الإمام الطبري، حيث قال: « يعني بذلك جلّ ثناؤه: ومن يقتل مؤمناً عامداً قتله، مريداً إتلاف نفسه، ﴿ فَجَزَاوُهُ جَهَنَمُ ﴾ يقول: فنوابه من قتله إياه جهنم، « نخالداً فيهًا ﴾ يعني: باقياً فيها. والهاء والألف في قوله: «فيها» من ذكر جهنم. ﴿ وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهُ ﴾ يقول: وغضَب الله عليه بقتله إياه متعمداً، ﴿ وَلَعَنّهُ ﴾ يقول: وأبعده من رحمته وأخزاه وأعدّ له عذاباً عظيماً، وذلك ما لا يعلم قدر مبلغه سواه تعالى ذكره »٢٠٧١.

وهذا النفسير الذي ذكره الإمام الطبري هنا في حق قاتل النفس التي حرم الله قد اعتمد أيضاً على آيات سورة الفرقان، فقد قال الله تعالى: ﴿ وَآلَذِينَ لاَ يَدْعُونَ مَعَ اللهِ إِلَّـهَا آخَرَ وَلاَ يَقَتُلُونَ النّفْسَ اَلَتِي حَرّمَ اللهُ إِلاّ بِآلَحْقِ وَلاَ يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذلكَ يَلْقُ أَثَاماً ﴾ ( الفرقان ١٠٠ -٧٠ )

فَأَصَحَابِ هذه الكبائر قد توعَدهم الله تعالى بقوله : ﴿ يُضَاعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقَيَامَة وَ يَخْلُدْ فيه مُهَانًا ﴾ . وقد قال الإمام الطبري أيضاً : ﴿ وقوله: ﴿ ويَخْلُدْ فيه مُهَانًا ﴾ ويقى فيه إلى ما لا نهاية في هوان ... ٧٧٠٠

هذا هو التفسير الصحيح لهذه الآيات « وقد حاولوا التخلص مما دل عليه هذا النص بضروب من التأويلات التي أنكر فيها بعضهم على بعض، ولم يتفقوا منها على شيء » ١٤٧٨، ولا ينبغي لنا الالتفات إلى غيره من التفاسير لكونها جاءت من قبل رجال أسقط رواياتهم منهج الأمة العادل كما تبين.

#### الرواية التي فيها قصة إسلام وحشي قاتل حمزة سي الله الرواية التي فيها

قال الطبراني ١٩٧١: «حدثنا أحمد بن علي الأبار ثنا إسحاق بن الأركون ثنا أبين بن سفيان عن عطاء عن ابن عباس قال بعث رسول الله عَيِّلِيَّة إلى وحشي قاتل حمزة يدعوه إلى الإسلام فأرسل إليه يا محمد كيف تدعوني الماس قال بعث رسول الله عَيِّلِيَّة إلى وحشي قاتل حمزة يدعوه إلى الإسلام فأرسال إليه يا محمد كيف تدعوني إلى دينك وأنت تزعم أن من قتل أو أشرك أو زنا يلق أثاما يضاعف له العذاب يوم القيامة ويخلد فيه مهانا وأنا قد صنعت ذلك فهل تجد لي من رخصية فأنزل الله عز وجل ﴿ إِلّا مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالحًا فَأُولِيكَ يُبَدِّلُ الله سَيِّنَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ الله عَفْراً رَحِيماً ﴾ فقال وحشي يا محمد هذا شرط شديد إلا مَن

#### وَمِن الْمُونِ الْمُونِ الْمُرْدُونِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُرْدُونِ اللَّهِ اللّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِي اللَّهِ الْ

تاب وآمن وعمل عملا صالحا فلعلي لا أقدر على هذا فأنزل الله عز وجل ﴿ إِنَّ اللهَ لاَ يَفْفُرُ أَن يُشْرَكَ به وَيَغْفُرُ مَا دُونَ ذَلك لَمْن يَشَاء ﴾ فقال وحشي يا محمد أرى بعد مشيئة فلا أدري يُغفر لي أم لاَ فهل غير هذَا فأنزل الله عز وجَل ﴿ يَا عَبَادي الّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لا تَقْنُطُوا مِنْ رَحْمَة الله إِنَّ الله يَغْفُرُ الذَّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ قال وحشي هذا فجاء فأسلَم فقال الناس يَا رسول الله إِذَا أصبنا مَا أصاب وحشّي قال هي للمسلمين عامة ».

قال ابن الجوزي : « وفي هذا الحديث المذكور عنه نظر، وهو بعيد الصحّة، والمحفوظ في إسلامه غير هذا، وأنه قَدم مع رسل الطائف فأسلم من غير اشتراط» ١٤٨٠.

وذكر هذه الرواية واحتج بها أبو حيان الأندلسي (۱٬۴۸ والرازي ۱٬۴۸ والبروسوي ۱٬۴۸ والبغوي ۱٬۴۸ والخازن ۱٬۴۸ والتعلبي (۱٬۴۸ .

وهذه الرواية من حيث السند لا تثبت وذلك لورودها من قبل أبين بن سفيان المقدسي قال ابن حجر: « ضعيف ... وقال الدّارَقُطْنيّ: ضعيف له مناكير »١٤٨٧.

فحينما تصفو النفوس من شوائب الأفكار الضعيفة الموروثة والأحكام الباطلة فإنها تجد ضالتها في آيات كتاب الله تعالى الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه.

فقول الله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلْ مُؤْمِناً مُتَعَمِّداً فَجَرَّآؤُهُ جَهْنَمُ خَالداً فِيهَا وَغَضبَ اللهُ عَلَيْه وَلَعَنَهُ وَأَعَدَ لَهُ عَذَاباً عَظِيماً ﴾، غالب على كل قول؛ فهو المهيمن ولا يحد ظاهر معناه ما جاء من أفكار البشر ونقولاتهم ورواياتهم الضعيفة.

فأصحاب كبيرة القتل مآلهم الخلود في جهنم، وليس بعد هذا الحكم الإلهي من معقب. فليحذر الناس من ارتكاب الكبائر وليحذر المروجون للأفكار الضعيفة من معارضة نصوص الآيات الظاهرة الواضحة الجلية.

#### القسم الثالث

## روايات وأقوال في تفسيرقوله تعالى: -

﴿ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَاراً خَالداً فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾. ﴿ إِلاَّ بَلاَغاً مِنَ اللَّهِ وَمَن يَعْصِ اللَّهِ وَمَن يَعْصِ اللَّهِ وَرَسُولُهُ فَإِنّ لَهُ نَارَ جَهَنَم خَالِدِينَ فِيهَآ أَبَداً ﴾.

في هاتين الآيتين الكريمتين بيان من الله تعالى أن من يعصيه ويتعدى حدوده فإن مصيره إلى النار ويكون فيها خالداً أبدا.

وليس في هاتين الآيتين ما يخصص معناهما في قوم دون قوم، فكل من يعصي الله تعالى ويتعدى حدوده ويأتي يوم القيامة وهو متلبس بما يدخله النار- والعياذ بالله - فعقوبته « دوام البقاء في دار لا يخرج منها « ددام القيامة وهو متلبس بما يدخله النار- والعياذ بالله - الواردة في هذين النصين الكريمين من كتاب الله سبحانه وتعالى.

وأما تحديد العصيان - الموجب دوام البقاء في النار - هنا بر الكفر المخرج من الملة ) فقط فليس عليه من دليل، والذين ذهبوا إلى هذا التخصيص فحجتهم الفكرة القائلة بعدم خلود عصاة المسلمين في النار ١٩٨٩

المبنية على روايات لا تقوم بها حجة.

#### الخلود كما جاء في كتب اللغة اللغة

جاء في معجم مقاييس اللغة: « ( خلد ) الخاء واللام والدال أصلٌ واحدٌ يدلٌ على الثبات والملازَمة، فيقال: خَلَدُ: أقام، وَأَخَلُدَ أيضاً » ١٤٩٠.

وجاء في قاموس المحيط: « الخُلْدُ، بالضم: البَقاءُ، والدوامُ »١٤١١.

وجاء في مختار الصحاح: « خلد خ ل د: الخُلْدُ دوام البقاء »٢٤٩٠.

وجاء في الصحاح للجواهري: « خلد: الخُلْدُ: دوامُ البقاء. تقول: خَلَد الرجلُ يخلُدُ خُلُودًا، وأخلَدَه الله وخلدَه تخليدًا ،١٤٩٣.

وقال الشيخ الشعراوي في تفسيره: « وكلمة ( الخلود ) تفيد المكث طويلاً؛ مكوثاً له ابتداء ولا نهاية له؛ وإذا أبد فهو تأكيد للخلود »٢٠٩٠.

فكون تعريف ( الخُلْد) في كتب اللغة العربية بـ «دوام البقاء » فيه رد للفكرة التي حملت معنى الخلد ( بطول المكث لا بدوام البقاء).

وما تفسير ( الخلود ) في الآخرة بـ( طول المكث )، الذي يؤول إلى منتهى، إلا إملاءات ( فكرة الخروج من النار ) الباطلة التي لا أصل لها في مصادر العقيدة عند المسلمين، والتي اعتمدت على روايات أبطلها منهج الأمة الإسلامية كما تبين وسيتبين في هذا البحث إن شاء الله تعالى.

وما جاء في وصف بعض المخلوقات في هذه الدنيا بالخلود هو من باب التشبيه والمجاز وليس من باب الحقيقة التي تعبر عن معناها كلمة ( الخلد ) وقد ذكر هذا القول علماء اللغة.

فقد قال الزبيدي: « (و خَلد) يَخْلُدُ (خُلُوداً) بالضَّمّ: (دام)، وبَقيَ، وأَقام.

(و) خَلَدَ بَخْلد، من حَد ضَرَب، (خلْداً)، بفتح فسكون، (وخُلُوداً)، كَقُعُود: (أَبْطَأَ عنه الشَّيْبُ وقد أَسَنّ) كَأَمَا خُلقَ لِيَخْلد. وفي التهذيب: ويقال للرّجل إِذا بَقيَ سَوادُ رأسه و لحْيته، على الكبّر، إنه لمُخْلد. ويقال للرّجل، إِذا لم تَسقُط أَسنانُه من الهرّمِ: إِنه لمُخْلِد. وهو بَجَاز: وزاد في الأساس: وقيل: هو بفتح اللاّم، كأن الله أخلده عليها "\*11.

وجاء في لسان العرب: « الخُلْد: دوام البقاء في دار لا يخرج منها. خَلَدَ يَخْلُدُ خُلْداً وخُلوداً: بقي وأقام . ودار الخُلد: الآخرة لبقاء أهلها فيها ... والمُخلد من الرجال: الذي أسن ولم يَشِب كأنه مُخَلد لذلك، وخَلدَ يَخْلد ويَخْلُدُ خَلْداً وخُلوداً: أَبطاً عنه الشّيب كأنما خِلق ليَخْلد ١٤٩٣.

وقال القرطبي في تفسيره: «والخلود: البقاء؛ ومنه جَنّة الخُلْد. وقد تستعمل بحازاً فيما يطول؛ ومنه قولهم في الدعاء: خَلَد الله مُلُكه، أي طوّله. قال زُهيْر:

ألاً لا أرى على الحوادث باقيًا \*\* ولا خالداً إلا الجبالَ الرواسيًا

وأما الذي في الآية فهو أبديّ حقيقةً »١٤٩٧.

ولقد حُكِّمت ( فكرة الخروج من النار ) من قبل قائليها في هذا الموضع فجاءت الأقوال باستثناءات لم يؤيدها كتاب الله تعالى ولا سنة رسوله الكريم ﷺ.

والأصل في التفسير هو الأخذبما دلت عليه معاني كلمات آيات كتاب الله تعالى، وعلى المقطوع به من كلام رسول الله عَلِيَّةٍ، وعلى مدلولات اللغة التي نزل بها القرآن الكريم.

### وَسِونَا الْوَسِونَا الْوَسِونَ الْوَسِونَ الْوَسِونَ الْوَسِونَ الْوَسِونَ الْوَسِونَ الْوَسِونَ الْوَسِونَ ال

وقد أشار جلال الدين السيوطي إلى هذا المنهج حيث قال: « واعلم أن القرآن قسمان: قسم ورد تفسيره بالنقل، وقسم لم يرد.

والأول: إما أن يرد عن النبي - عَلَيْكَ -، أو الصحابة، أو رؤوس التابعين: فالأول يبحث فيه عن صحة السند، والثاني ينظر في تفسير الصحابي: فإن فسره من حيث اللغة: فهم أهل اللسان فلا شك في اعتمادهم ١٠٩٠.

وقال السيوطي أيضاً: « وأما ما لم يرد فيه نقل: فهو قليل، وطريق التوصل إلى فهمه النظر إلى مفردات الألفاظ من لغة العرب ومدلولاتها و استعمالها بحسب السياق،١٤٩٩.

وفي اللحظات التي يبتعد فيها الكاتب عن الموروثات الفكرية ويربط أقواله بالأصل الأصيل الذي ينبغي اتباعه، فإن قلمه - لا محالة - سيسجل الحق الذي يدعو إليه القرآن والسنة النبوية على صاحبها أفضل الصلاة والسلام. قال الإمام الرازي: « وأما الآخرة فهي عذاب شديد دائم أو رضوان الله على سبيل الدوام، ولا شك أن ذلك عظيم » ١٠٠٠.

#### القسم الرابع

## روايات وأقوال في تفسيرقوله تعالى: \_

﴿ بَلَىٰ مَن كَسَبَ سَيْمَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيَتُهُ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَالدُونَ ﴾. ﴿ وَمَن جَاء بِالسَّيِنَة فَكَبَتْ وُجُوهُهُمْ فِي النّارِ هَلْ تُحْزُونَ إِلّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾. ﴿ وَلاَ تَرْكُنُواْ إِلَى اللَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَكُمُ النّارُ وَمَا لَكُم مِن دُونِ اللهِ مِنْ أَوْلِيَاء ثُمّ لاَ تُنصَرُونَ ﴾. ﴿ إِنَّى اللّهُ عَلَيماً حَكِيماً ﴿ وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لَلَذِينَ يُعْمَلُونَ السَّوَءَ يَحُولُ اللّهُ عَليهمْ وَكَانَ اللهُ عَليماً حَكِيماً ﴿ وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لَلَذِينَ يُعْمَلُونَ السَّوَيَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ اللّوْتُ قَالَ إِنِي تَبْتُ الآنَ وَلاَ الدِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَارٌ أَوْلَئِكَ أَعْتَدُنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾. ﴿ وَالّذِينَ كَسَبُواْ السَيْمَاتِ جَزَآءً سَيْمَة بِمُثْلُهَا وَتَرَهَقُهُمْ ذِلَةٌ مَا لَهُمْ مِّنَ اللّهُ مِنْ عَاصِمٍ كَانَمَا أَعْشِيتُ

فالمعنى الذي جاءت به هذه الآيات الكريمة يحدده الفهم الصحيح لمفردات الكلمات التي اختارها الله سبحانه وتعالى في هذه المواضع من كتابه العزيز.

ففي هذه الآيات يربط الله سبحانه وتعالى بين ( الخلود في النار ) وبين ( اكتساب السيئة ).

ولقد تبين لنا سابقاً، نقلاً من كتب اللغة، أن المعنى اللغوي لكلمة ( الخلود ) هو: « دوام البقاء في دار لا يخرج منها »١٠٠١، ومن هذا نعرف أن الذين تتحدث عنهم هذه الآيات هم أهل لأن يكونوا خالدين في نار جهنم والعياذ بالله تعالى.

ولقد جاء عند القائلين بـ(العذاب المؤقت) في حق عصاة المسلمين - في بعض كتاباتهم - تفسير (السيئة) هنا بالشرك والكفر فقط، واعتمدوا في ذلك على روايات ضعيفة أسقطها منهج الأمة الإسلامية، كما سيتين لنا جميعاً.

قال الإمام الطبري: « ومن جاء بالشرك به يوم يلقاه، وجحود وحدانيته ﴿ فَكُبّتْ وُجُوهُهُمْ ﴾ في نار جهنم، ١٠٠٠.

- وقال ابن الجوزي: « والسيئة هاهنا: الشرك في قول ابن عباس، وعكرمة، وأبي وائل، وأبي العالية،
   ومجاهد، وقتادة، ومقاتل»<sup>۱۰۳</sup>.
- وقال القرطبي بعد أن ذكر أسماء من نسب إليهم هذا التفسير: « وهو إجماع من أهل التأويل في أن الحسنة لا إله إلا الله، وأن السيئة الشرك في هذه الآية "١٠٠١.
- وقال الألوسي: « ﴿ وَلا تَرْكُنُوا إِلَى الَّذِينَ ۚ ظَلَمُوا ﴾ أي لا تميلوا إليهم أدنى ميل، والمراد بهم المشركون كما روى ذلك ابن جرير. وابن أبي حاتم عن ابن عباس رضي الله تعالى عنهما، وفسر الميل بميل القلب إليهم بالمحبة » ١٠٠٠.
- وقال ابن عاشور: « و ﴿ الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ هم المشركون. وهذه الآية أصل في سدّ ذرائع الفساد المحقّقة أو المظنونة ١٠٠٠.

فهذه الأقوال التي سطرها الطبري، وابن الجوزي، والقرطبي، والألوسي، وابن عاشور ناشئة عن اعتماد روايات ضعيفة نسبت إلى الصحابة والتابعين. وناشئة كذلك عن فكرة موروثة صعب على معتقديها التخلص منها حتى ولو ترادفت على بطلانها آيات الله تعالى، فقد قال الخازن وهو يعبر عن هذا المسلك الذي سلكه ومن وافقه في الرأي: « السيئة اسم يتناول جميع المعاصي كبيرة كانت أو صغيرة، والسيئة هنا الشرك في قول ابن عباس ﴿وَأَحَاطَتْ بِه خَطِيئَتُهُ ﴾ أي أحدقت به من جميع جوانبه قال ابن عباس: هي الشرك في قول ابن عباس وقبل: أحاطت به أي أهلكته خطيئته وأحبطت ثواب طاعته فعلى مذهب أهل السنة يتعين تفسير السيئة والخطيئة في هذه الآية، بالكفر والشرك لقوله تعالى: ﴿ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فَيها خَالدُونَ ﴾ فإن الخلود في النار هو للكفار والمشركين "١٥٠٠.

وقال الطبرسي عند ذكره للمصدر الذي اعتمده في ترجيح ما ذهب إليه من قول حول ( فكرة الخروج من النار ): « اختلف في السيئة: فقال ابن عباس ومجاهد وقتادة وغيرهم: السيئة ههنا الشرك. وقال الحسن: هي الكبيرة الموجبة للنار. وقال السدّي: هي الذنوب التي أوعد الله عليها النار. والقول الأول يوافق مذهبنا؟ لأن ما عدا الشرك لا يستحق به الخلود في النار عندنا ١٥٠٨٠.

وقال الشوكاني معبراً عن نفس الفكرة التي قالها الخازن والطبرسي: « ثم أوضح سبحانه أن بجرد كسب السيئة لا يوجب الخلود في النار، بل لا بد أن تكون سيئة محيطة به. قيل: هي الشرك، وقيل الكبيرة، وتفسيرها بالشرك أولى؛ لما ثبت ١٠٠٠ في السنة تو اتراً من خروج عصاة الموحدين من النار، ويؤيد ذلك كونها نازلة في اليهود، وإن كان الاعتبار بعموم اللفظ لا بخصوص السبب» ١٥٠٠.

وفي نفس المسير عَبَر الألوسي - كما عبر الشوكاني والخازن والطبرسي - على قناطر الروايات الضعيفة والأفكار المذهبية الموروثة لينشر ( فكرة الخروج من النار ) ولو على حساب الدلائل الواضحة الظاهرة لآيات الله تعالى البينات، حيث قال: « ... وأجيب بأن المراد بالسيئة الإشراك كما روي تفسيرها به عن أكثر سلف الأمة فلا يدخل المؤمن العاصي فيمن جاء بالسيئة ولو سلم دخوله بناءاً على القول بعموم السيئة فلا نسلم أن في الآية دلالة على خلوده في النار وكون الكب في النار بالنسبة إلى الكافر على وجه الخلود لا يقتضي أن يكون بالنسبة إليه كذلك فكثيراً ما يحكم على جماعة بأمر كلي ويكون الثابت لبعضهم نوعاً وللبعض الآخر نوعاً آخر منه وهذا مما لا ريب فيه، ثم إن الآية من باب الوعيد فيجري فيها على تقدير دخول المؤمن العاصي في عموم من ما قاله الأشاعرة في آيات الوعيد فافهم وتأمل»١١٥١.

من هذه النصوص التي نقلناها عن الخازن، والطبرسي، والشوكاني، والألوسي ندرك أن الخلاف بين المسلمين حول قضية الشفاعة والخروج من النار سببها التحزب إلى الإملاءات المذهبية، وروايات ضعيفة صار لها القياد في توجيه الأفكار على حساب الحق الذي نطق به القرآن الكريم وجاءت به سنة المصطفى عَيِّكُ. وحينما تختلط عند التطبيق - الأفكار الموروثة التي لا أصل لها بالمعاني الظاهرة الجلية لآيات الله تعالى، فإن المرء سيعيش في عالم تتجاذبه فيه قوة الحق وسيطرة الأماني والضعيف من الأقوال.

فهذه القلقلة ١٠١١ نشاهدها جلية في كتابات من اعتمد الأفكار الموروثة الباطلة عند دراسة وفهم معاني آيات الله تعالى، فقد نقل القرطبي هذا التذبذب عند تحديد معاني الكلمات وعند بيان عاقبة العصاة بقوله: « ... قوله تعالى: ﴿ للذِينَ يَعْمَلُونَ السَّوَءُ بِجَهَالَة ﴾ السوء في هذه الآية، «والأنعام» ﴿ أَنَهُ مَن عَملَ منكُمْ سُوّءًا بَجَهَالَة ﴾ السوء في هذه الآية، «والأنعام» ﴿ أَوْلَئكُ أَعُندُنا لَهُمْ عَذَاباً الكفار يُعرون على كفرهم فلا توبة لهم في الآخرة، وإليهم الإشارة بقوله تعالى: ﴿ أَوْلَئكُ أَعْتَدُنا لَهُمْ عَذَاباً الكفار عُوه وهو الخلود. وإن كانت الإشارة بقوله إلى الجميع فهو في جهة العصاة عذاب لا خلود معه؛ وهذا على أن السيئات ما دون الكفر؛ أي ليست التوبة لمن عمل دون الكفر من السيئات ثم تاب عند الموت، ولا لمن مات كافراً فتاب يوم القيامة. وقد قيل: إن السيئات هنا الكفر، فيكون المعنى وليست التوبة للكفار الذين يتوبون عند الموت، ولا للذين يموتون وهم كفار "٢٠٠٠.

فهذا التذبذب في بيان معنى ( السيئات ) أساسه غلبة ( فكرة الخروج من النار )، وإلا فالآية صريحة في أن المصرين على الذنوب والكفار لهم عذاب أليم، ولم تبشر هذه الآية العصاة بالشفاعة أو الخروج من النار.

فبسبب الروايات الضعيفة المنسوبة إلى السلف الصالح اتجه الناس إلى التفسير الباطل. وبسبب جعل الآراء المذهبية الموروثة هي المقياس صارت معاني آيات الله تعالى تابعة وخاضعة لميول الناس ورغباتهم. فهذان الاتجاهان لا يقرهما منهج الأمة الإسلامية الذي ينادي بتطبيقه المسلمون من كل مذاهبهم.

فعلينا أن نكون تبعاً لكلام الله تعالى، وأن نبذل الجهد في تطبيق مناهجنا عند دراسة الأقوال التي نسبت الى الرسول عَلَيْكَ وإلى الصحابة والتابعين.

قال سماحة الشيخ أحمد بن حمد الخليلي حفظه الله تعالى: » لأن أمثال هذه القضايا لا يجوز أن يستند فيها إلا إلى ما بينه الله سبحانه فيما أو حاه إلى رسله، لأنها قضايا سمعية بحتة فلا حكم فيها للعقول ... ، ١٠١٤.

وقال الإمام الرازي: « أن كل ما جاز وجوده وعدمه عقلاً لم يجز المصير إلى الإثبات أو إلى النفي إلا بدليل سمعي»°°۰۱.

وقال العلامة ابن تيمية: « وليس لأحد أن يحمل كلام الله ورسوله على وفق مذهبه، إن لم يتبين من كلام الله ورسوله ما يدل على مراد الله ورسوله، وإلا فأقوال العلماء تابعة لقول الله تعالى ورسوله عَلَيْكُ، ليس قول الله ورسوله تابعا لأقوالهم ١٠٥٠.

وقال ابن الجوزي: «ولو سمعت عن أحدهم ما لا يوافق الأصول الصحيحة فقل: هذا من الراوي، لأنه قد ثبت عن ذلك الإمام أنه لا يقول بشيء من رأيه. فلو قدرنا صحته عنه فإنه لا يقلد في الأصول ولا أبو بمكر ولا عمر المنطق عمر المنطق المنطقة المنطق

وقال ابن الجوزي أيضاً: « وإنما ينبغي اتباع الصواب ولا ينظر إلى أسماء المعظمين في النفوس. فإنا نقول: قال أبو حنيفة ثم يخالفه الشافعي، وإنما ينبغي أن يتبع الدليل،١٥٠٨.

الروايات التي جاء فيها تفسير (السيئة) بـ (الشرك) فقط

الرواية"١٥١١ المنسوبة إلى الصحابي ابن عباس سُطُّ ما، والتي جاء فيها تفسير كسب السيئة

## عِيَّاكِمْ ﴿ لَحْقَ ﴿ وَمَا أَنْ وَمِنْ مُؤْدُونِهِ فَأَنْ أَنْ وَمِنْ أَنْ وَمِنْ أَنْ وَمِنْ أَنْ وَمِنْ أَنْ

بالكفر فقط، ضعيفة لورودها من قبّل محمد بن حميد بن حيان التميمي الرازي الضعيف ١٠٠٠، ومن قبّل عمد بن أبي محمد الأنصاري المجهول ١٠٠١.

- وجاء من طريق محمد بن حميد ومحمد بن أبي محمد رواية ١٥٢١ ضعيفة منسوبة إلى ابن عباس وفيها تفسير ﴿ وأحاطَتُ به خَطِئتُهُ ﴾ بـ (يحيط كفره بـما له من حسنة ».
- وجاء عند الطبري رواية ١٠٥٢ أخرى منسوبة إلى ابن عباس وفيها تفسير ( السيئة ) بـ ( الشرك) وهي ضعيفة لورودها من قبل عبد الحميد بن عبد الرحمن الحماني أبي يحيى الكوية.

قال عنه ابن حجر في التهذيب: « وقال أبو داود: كان داعية في الإرجاء. وقال النسائي: ليس بقوي. وقال في موضع آخر: ثقة. وذكره ابن حبان في «الثقات». وقال ابن عدي: هو وابنه ممن يكتب حديثه ... وقال ابن سعد، وأحمد: كان ضعيفاً. وقال العجلي: كوفي، ضعيف الحديث، مرجىء. وقال البرقي: قال ابن معين: كان ثقة ولكنه ضعيف العقل ١٠٠١ه.

وقال عنه ابن حجر في التقريب: « صدوق يخطى، ورمى بالإرجاء »١٠٢٠.

- وجاء عند قاسم بن سلام ۱۰۲۱ رواية منسوبة إلى ابن عباس وفيها تفسير السيئة بالشرك، وتلك الرواية ضعيفة لورودها من قبل أبي عمر النضر بن عبد الرحمن الخزاز المتروك ۱۰۲۷.
- وجاء عند الطبري<sup>٥٠٢</sup> رواية أخرى منسوبة إلى ابن عباس وفيها تفسير السيئة بالشرك، وهي ضعيفة لورودها من قبل علي بن أبي طلحة ١٥٢٠، ومعاوية بن صالح ١٥٠٠، وأبي صالح عبد الله بن صالح الجهني ١٥٠٠.
- وجاء عند الطبري٢٠٥١ رواية أخرى منسوبة إلى ابن عباس وهي ضعيفة لورودها من قبل عطية العوفي
   وأحفاده الضعفاء٢٠٥١.
- وجاء عند الطبري رواية ۱°۲۰ منسوبة إلى ابن عباس وفيها تفسير ( الظلم ) بـ (الشرك ) وهي ضعيفة لورودها من قبل علي بن أبي طلحة ۱°۲۰ ومعاوية بن صالح ۱°۲۰ وأبي صالح عبد الله بن صالح الجهني ۱۵۳۰.
- وجاء عند الطبري ٢٠٥١ رواية منسوبة إلى أبي هريرة تخطي وفيها تفسير (السيئة) بـ (الشرك). وتلك الرواية
   لا تؤسس فكراً لورودها من قبل يحيى بن أبيوب بن أبي زرعة البجلي، المختلف فيه.

قال ابن حجر: «قال الدوري عن ابن معين: ليس به بأس ... وقال الآجري : ثقة ... وقال العقيلي: قال ابن معين: هو ضعيف. وقال البرقي عن ابن معين: ضعيف. وقال مرة: صالح "١٥٠٩.

ومهما يكن من حال، فهذه الرواية المنسوبة إلى أبي هريرة ليس فيها تخصيص السيئة هنا بالشرك فقط، بل ترشد إلى أن (الشرك) أحد المعاني التي تشملها هذه الكلمة، والذي يؤيد هذا القول هو الحديث الذي أخرجه الإمام مسلم عن أبي هريرة: « قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله «قَالَ الله عَوَ وَجَلّ: إِذَا هَمَ عَبْدي بِسَيّنَة فَلا أَرْجِه الإمام مسلم عن أبي هريرة: « قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله هَوَّالُ الله عَزَ وَجَلّ: إِذَا هَمَ عَبْدي بِسَيّنَة فَلا تَكُبُّرُهَا عَلَيْه، فَإِذَا هَمَ بِحَسَنَة فَلَمْ يَعْمَلُهَا فَأَكْبُرُهَا حَسَنَةً. فَإِنْ عَمَلَهَا فَأَكْبُرُهُمْ عَا عَنَى مَا دونه من الذنوب التي قد يقترفها الإنسان في حياته.

وتفسيرا السيئة هنا بالشرك والمنسوب إلى مجاهد لا يثبت عنه وذلك لوروده من قبل عنعة ابن أبي نجيح المدلس، وقد ذكره ابن حجر ضمن الطبقة الثالثة من المدلسين ١٠٥٢ الذين لا تقبل عنعتهم.

من فا الأنسون الأنسون

وقال عنه في تهذيب التهذيب: « وذكره ابن حبان في «الثقات» وقال: قال يحيى بن سعيد: لم يسمع ابن أبي نجيح التفسير من مجاهد. قال ابن حبان: ابن أبي نجيح نظير ابن جريج في كتاب القاسم بن أبي بزة عن مجاهد في التفسير، رويا عن مجاهد من غير سماع ... وذكره النسائي فيمن كان يدلس »١٠٤٢.

- والتفسير المنسوب إلى عطاء بن السائب ليس له قيمة لضعف رواية ابن جريج عن عطاء ١٠٤٠ الذي اختلط في آخر عمره.
- والتفسير المنسوب إلى عكرمة ضعيف لوروده من قِبَل حفص بن عمر العدني الضعيف ١٠٠١، والحكم بن أبان العدني صاحب الأوهام ١٠٠٠.
- والتفسير السيئة بالشرك فقط لم يثبت عنه، والذي فيه تفسير السيئة بالشرك فقط لم يثبت عنه، وذلك بسبب محمد بن حميد الرازي " " ا
- والتفسير (١٠٠٠ المنسوب إلى أبي وائل لا حجة فيه وذلك لوروده من قبل عاصم ابن أبي النجود السيء الحفظ ٢٠٠٠.
- **والتفسير المنسوب إلى الضحاك <sup>۱۰۰۲</sup> والحسن البصري ۱۰۰۰ لا حجة فيه وذلك لوروده من قبل** الحسين بن داود، المعروف بسنيد بن داود <sup>۱۰۰۰</sup>.
- **والتفسير "١٠٥٠ المنسوب إلى محمد بن كعب** لا يصح عنه وذلك لوروده من قبل جابر بن نوح الحماني ١٠٥٠ وموسى بن عبيدة الربذي ١٠٥٠ الضعيفين.
  - **والتضيير '' النسوب إلى قتادة** ضعيف ولا يصح عنه لوروده من قبل سعيد بن بشير '' الضعيف. و جاء عند الطبري '' ( رواية منسوبة إلى قتادة وفيها تفسير ( الظلم ) بر الثرك ) وهي ضعيفة لورودها من قبل سعيد بن بشير الضعيف '١٠٦١.
    - والتفسير ١٠٦٢ المنسوب إلى ابن زيد ليس بحجة لضعف ابن زيد ١٠٦١ في الرواية.

وجاءت رواية منسوبة إلى ابن زيد عند الطبري ١٥٦٥، في تفسير الأية ١١٢ من سورة هود، وفيها تفسير (الظلم) بر الشرك)، وهي ضعيفة بسبب ابن زيد.

والتفسير "١٥٠ المنسوب إلى الربيع بن أنس ضعيف بسبب أبي جعفر عيسى بن أبي عيسى السيء الحفظ ١٥٠٠. تلكم هي الروايات التي اعتمد عليها في تحديد معنى ( السيئة )، و( الخطيئة )، و( الظلم )

برالكفر) وبد الشرك ) فقط، وهي روايات ضعيفة أبطلها منهاج الأمة الإسلامية.وببطلان جميع الروايات التي استند عليها في تخصيص السيئة والخطيئة والظلم بالكفر وبالشرك فقط، تنهاوى ( فكرة الحزوج من النار )، وتعلو المعاني الظاهرة البيئة لكتاب الله تعالى التي حكمت على أصحاب السيئات والخطايا والظلم – إن لم يتوبو إلى الله تعالى قبل مماتهم – بكب وجوههم في النار وبالخلود فيها وبعدم وجود ولي ينصرهم من دون الله تعالى .

ومنهج الأمة الإسلامية هو وحده الذي أثبت القول الموافق للحق والصواب من الأقوال المسطرة في كتب علماء المسلمين.

\* من أقوال علماء الإسلام في تفسير كلمة ( السيئة ) وكلمة ( الظلم ).

ومن الاحترام اللازم أن نطبق دعوة علماء الأمة الإسلامية الصادقة في تقييم الروايات والأقوال الواردة

في كتب الأوائل، وأن نذكر كذلك أقوالهم الصائبة عند تفسيرهم لكلمة (السيئة) ولكلمة (الظلم) حسب. ما أوردوه في مواضع كثيرة من كتبهم.

فحينما طبقنا المنهج الذي يدعو إليه علماء المسلمين عرفنا أن الروايات - التي أُعتمد عليها في تحديد معنى كلمة ( السيئة ) و( الظلم ) بالشرك فقط -، روايات ضعيفة وإن استند عليها العلماء أنفسهم كما تبين.

وحينما يتجرد الإنسان من الموروثات الفكرية المتساقطة، ويبعد فكره عن الساقط والضعيف من الروايات، ويدرس قضاياه معتمداً على آيات الله تعالى وما صح من الروايات، فإنه سيصل – بإذن الله تعالى - إلى الحق من غير تكلف كما سننقله عن نفس العلماء في السطور الآتية: -

#### \* من أقوال الإمام الطبري

- « ... وكذلك كل فاعل فعلاً يستوجب به العقوبة من الله تعالى، فهو ظالم لنفسه بإيجابه العقوبة لها من الله تعالى ... ١٠٥٨.
- « يعني بقوله جل ثناؤه: ﴿ وأحاطَتْ به خَطِيئتُهُ ﴾ اجتمعت عليه فمات عليها قبل الإنابة والتوبة منها ... فتأويل الآية إذا: من أشرك بالله واقترف ذنوبا جمة فمات عليها قبل الإنابة والتوبة، فأولئك أصحاب النار هم فيها مخلدون أبدا ١٠٥٩.
- ( وأما تأويل قوله: ﴿ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ فإنه يعني به فتكونا من المتعدّين إلى غير ما أذن لهم وأبيح لهم فيه. وإنما عني بذلك أنكما إن قربتما هذه الشجرة كنتما على منهاج من تعدّى حدودي وعصى أمري واستحل محارمي لأن الظالمين بعضهم أولياء بعض، والله وليّ المتقين. وأصل الظلم في كلام العرب وضع الشيء في غير موضعه ( ١٠٥٠. )
- «... معنى بالظلم في هذا الموضع، كلَّ معصية لله، وذلك أن الله عمّ بقوله: ﴿ وَمَنْ يُرِدُ فيه بالبخاد بظُلم ﴾ ولم يخصص به ظلم دون ظلم في خبر ولا عقل، فهو على عمومه. فإذا كان ذلك كذلك، فتأويل الكلام: ومن يرد في المسجد الحرام بأن يميل بظلم، فيعصى الله فيه، نذقه يوم القيامة من عذاب موجع له » (۱۷۷٠).

#### 🕸 من أقوال ابن عاشور

- « وكذلك قوله ﴿ وَمَن جَآءَ بِٱلسِّيئَة فَكُبّتُ و جُوهُهُمْ فِي ٱلنّارِ ﴾ ، أي غلبت سيئاتهم وغطت على
   حسناتهم أو تمحضوا للسيئات بأن كانوا غير مؤمنين أو كانوا من المؤمنين أهل الجرائم والشقاء. وبين أهل هاتين الحالتين أصناف كثيرة في درجات الثواب ودركات العقاب ٢٠٥٠٠.
- «وظلم النفس شاع إطلاقه في القرآن على الشرك والكفر، وأطلق أيضاً على ارتكاب المعاصى» ١٥٧٠٠.
- «والظلم هو الشيء الذي لا يحق فعله ولا ترضى به النفوس السليمة والشرائع، واشتهر إطلاق ظلم النفس في القرآن على الكفر وعلى المعصية «١٠٧٠.
- « وهذه الآية وإن كانت واردة في شأن المشركين المؤذين للمؤمنين فهي تشير إلى تحذير المسلمين من
  مشابهتهم في اقتراف السيئات استخفافاً بوعيد الله عليها لأنهم في ذلك يأخذون بشيء من مشابهة
  حسبان الانفلات، وإن كان المؤمن لا يظن ذلك ولكنه ينزل منزلة من يظنه لإعراضه عن الوعيد حين
  يقترف السيئة «١٥٠٧.
- « والتقوى الشرعية هي امتثال الأوامر واجتناب المنهيات من الكبائر وعدم الاسترسال على الصغائر ظاهراً وباطناً
   أي اتقاء ما جعل الله الاقتحام فيه موجباً غضبه وعقابه، فالكبائر كلها متوعد فاعلها بالعقاب دون اللمم» ١٥٠٠٠.

#### الله من أقوال ابن عطية

- « و( السيئة ) التي في هذه الآية هي الكفر و المعاصي ممن حتم الله تبارك و تعالى عليه من أهل المشيئة بدخول النار» ۱۵۰۷.
  - «والسوء في هذه الآية يعم الكفر والمعاصي ... »١٥٧٨.
- « وهذا الإلحاد والظلم يجمع جميع المعاصي من الكفر إلى الصغائر، فلعظم حرمة المكان توعد الله تعالى على نية السئية فيه ١٥٠٠٠.
- « ﴿ آتَفُوا﴾ هنا عامة في اتقاء الشرك واتقاء المعاصي بدليل أن اللفظة إنما جاءت في مدح لهم، فلا وجه لقصرها على اتقاء الشرك وحده، وأيضاً فالمتقي العائذ قد يمسه طائف من الشيطان إذ ليست العصمة إلا للأنبياء عليهم السلام ﴾ ١٩٠٠.
- « ... وتعم السيئات ها هنا الكفر والمعاصي، فمثل سيئة الكفر التخليد في النار، ومثل سيئة المعاصي مصروف إلى مشيئة المما الله تبارك وتعالى ١٠٥٠٠.

#### السيخ السعدي السعدي

- « ﴿ وَمَن جَآءَ بِٱلسَّيّئَة ﴾ اسم جنس، يشمل كل سيئة ٣٠٠٠.
- «واعلم أن عمل السوء عند الإطلاق يشمل سائر المعاصي الصغيرة والكبيرة ... وكذلك ظلم النفس عند الإطلاق يشمل ظلمها بالشرك، فما دونه»<sup>١٩٨١</sup>.
  - « وقال هنا: ﴿ وَلَيْسَتْ التَّوْبَةُ للَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ ﴾ أي: المعاصى فيما دون الكفر » ١٥٨٠.
    - « ﴿ وَالَّذِينَ عَملُوا السَّيِّئَاتِ ﴾ من شرك، وكبائر، وصغائر ١٠٨٠٠.

#### الإمام ابن كثير الإمام ابن كثير

« وقوله تعالى: ﴿ وَمَن جَآءَ بِٱلسِّيئَةِ فَكُبَتْ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلنّارِ ﴾ أي من لقي الله مسيئاً لا حسنة له، أو قد رجحت سيئاته على حسناته كل بحسبه، ولهذا قال تعالى: ﴿ هَل تُجْزُونَ إِلا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ٢٠٥٠.

#### ً من أقوال الشوكاني المنافي

- « والمراد بالسوء: القبيح الذي يسوء به ﴿ أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ﴾ بفعل معصية من المعاصي، أو ذنب من الذنوب التي لا تتعدى إلى غيره »^^‹‹.
  - « والمراد هنا ﴿فَتَكُونَا مِنَ الظَّلْينَ ﴾ لأنفسهم بالمعصية ١٥٨٠٠.
- و ﴿ وَاللّذِينَ كَسَبُواْ السّيَنَاتِ جَرَاء سَيّعَة بمثلها ﴾ هذا الفريق الثاني من أهل الدعوة ... والمراد بالسيئة إما الشرك، أو المعاصي التي ليست بشرك، وهي ما يتلبس به العصاة من المعاصي ... ﴿ ما لَهُمْ مَنَ اللهُ مِنْ عَاصِم ﴾ أي: لا يعصمهم أحد كائناً من كان من سخط الله وعذابه، أو مالهم من جهة الله ومن عنده من يعصمهم كما يكون للمؤمنين، والأوّل أولى ... ﴿ أُولَائِكُ ﴾ أي: الموصوفون بهذه الصفات الذميمة ﴿ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ وإطلاق الخلود هنا مقيد بما تواتر ١٠٥١ في السنة من خروج عصاة الموحدين ١٠٥١

### \* من أقوال القرطبي

• « والفاحشة تطلق على كل معصية »١٠٩٢.

# عِيَّاكُمْ لَا لَحْقِ وَالْمُرْسُونِ وَالْمُونِينِ وَالْمُونِينِ وَالْمُرْسِينِ وَالْمُرْسِلِي وَالْمُوالِمِي وَالْمُرْسِلِي وَالْمُرْسِلِي وَالْمُرْسِلِي وَالْمُرْسِلِي وَالْمُرْسِلِي

- « ... السوء في هذه الآية، «والأنعام» ﴿ وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُوْمنُونَ بِآيَاتَنَا فَقُلْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُكُمْ
   عَلَى نَفْسه الرِّحْمَةَ أَنَهُ مَنْ عَمل مِنْكُمْ سُوءاً بِجَهالَة ثُمّ تَآبَ مِنْ بَعْدِه وَأَصْلَحَ فَأَنَهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (الأنعام:
   ث) يعمّ الكفر والمعاصي؛ فكل من عصى ربه فهو جاهل حتى ينزع عن معصيته ١٥٩٣.
- « وهذا الإلحاد والظلم يجمع المعاصي من الكفر إلى الصغائر؛ فلعظم حرمة المكان توعد الله تعالى على نية السيئة فيه ١٠٥١.
- « قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَسَبُواْ ٱلسِّيِّئَاتِ ﴾ أي عملوا المعاصي. وقيل: الشرك ... ﴿ مًا لَهُمْ مِّنَ ٱللهِ ﴾ أي مانع يمنعهم منه ... ١٥٥٥٠.

#### 🕸 من أقوال أبي السعود

• « والمرادُ بالسوء المعصيةُ صغيرةُ كانت أو كبيرة «١٠٩١.

#### القوال القمي النيسابوري

« وقوله ﴿ سَيِّنَةً ﴾ يتناول جميع المعاصي صغرت أو كبرت، فضم إليها شرط آخر وهو كون السيئة عيطة به ليختص بالكبيرة ... والكبيرة تستر الطاعات، ومن جهة أن الكبيرة تحبط الطاعات وتستولي عليها إحاطة العدو بالإنسان بحيث لا يتمكن الإنسان من الخلاص عنهم ١٩٩٧.

#### \* من أقوال الخازن

« ﴿ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ ﴾ يعني الذنوب والمعاصي سميت سوءاً لسوء عاقبتها إذا لم يتب منها «١٠٥٨).

#### الزيباري الزيباري المراسعيد الزيباري

« ﴿ وَمَن يَعْمَلْ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمّ يَسْتَغْفِرِ اللّهَ يَجد اللّهَ غَفُورًا رّحِيمًا ﴾ (سورة النساء: ١١٠)
 والسوء يشمل الكبيرة والصغيرة وكل ما دون الشرك ١٠٤٠٠٠.

#### \* من أقوال الألوسي

- « وتفسير الإلحاد بما ذكر هو الظاهر فيشمل سائر الآثام لأن حاصل معناه الميل عن الحق إلى الباطل وهو عقق في جميع الآثام، وكذا المراد بالظلم عند جمع وجمعهما على هذا للتأكيد، وقيل: المراد بذلك الشرك ولم يرتضه ابن أبي مليكة، فقد أخرج عبد بن حميد أنه سئل عن قوله تعالى: ﴿وَمَن يُرِدُ ﴾ الخ فقال: ما كنا نشك أنها الذنوب حتى جاء أعلاج من أهل البصرة إلى أعلاج من أهل الكوفة فزعموا أنها الشرك» ١٠٠٠.
  - « ﴿ وَالَّذِينَ عَمِلُوا السَّيِّنَاتِ ﴾ أي سينة كانت لعموم المغفرة ولأنه لا داعي للتخصيص ١٦٠١.

### \* أقوال الإمام الطبري بين الدعوة والتطبيق

وحينما نقرأ تفسير الإمام الطبري لقوله تعالى: ﴿ بَلَىٰ مَن كَسَبَ سَيّنَةً وَأَحَاطَتْ بِه خَطِيّتُهُ فَأُولَـ كُ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَالدُونَ ﴾، ونعرض رواياته على الميزان العادل الذي رسمته الأمة الإسلامية لنفسها، والذي نادى به الإمام الطبري نفسه في مواضع عديدة من تفسيره، فإننا ندرك عدم تقيد الإمام الطبري بالمنهج الذي دعى إلى تطبيقه عند دراسته لموضوع مصير عصاة المسلمين يوم القيامة.

قال الإمام الطبري:» وإنما قلنا: إن السيئة التي ذكر الله جل ثناؤه أن من كسبها، وأحاطت به خطيئته فهو من أهل النار المخلدين فيها في هذا الموضع، إنما عني الله بها بعض السيئات دون بعض، وإن كان ظاهرها في التلاوة عاما، لأن الله قضى على أهلها بالخلود في النار، والخلود في النار لأهل الكفر بالله دون أهل الإيمان به لتظاهر الأخبار عن رسول الله عَيِّكَ بأن أهل الإيمان لا يخلدون فيها، وأن الخلود في النار لأهل الكفر بالله دون أهل الإيمان به ٢٠٠٢.

من هذه الأقوال التي سطرها الإمام الطبري هنا نلاحظ الآتي:-

أولاً: هذا القول الذي سطره الإمام الطبري هنا يعارضه التطبيق العملي لمنهج تقييم الروايات، فلقد تبين ضعف جميع الروايات التي فسرت ( السيئة ) بر الشرك ) فقط، وبهذا تبقى الآية الكريمة على ظاهرها من غير تخصيص.

قال سماحة الشيخ الخليلي حفظه الله تعالى: « وكثير من هذه الأمة راقت لهم - مع الأسف الشديد - هذه العقيدة التي سرت إليهم من الأفكار اليهودية ١٦٠٠ البحتة، فأخذوا يؤولون الآيات الوعيدية تأويلاً بعيداً عن مدلولها البين، ويحرفون معانيها حتى تتفق مع معتقداتهم المخالفة للنصوص الجلية، فحصروا السيئة هنا في الشرك مع فقدان أي قرينة شرعية أو وضعية تقيد إطلاقها إلا ما توهموه من أن قوله تعالى:
﴿ وَأَحَاطَتْ بِه خَطِيّتُهُ ﴾ يدل على ما ذهبوا إليه، والحقيقة عكس ما قالوه كما سيأتيكم بيانه ١٦٠٠.

وقد تنبه لهذه الحقيقة - التي صدعت بها آيات الله تعالى والتي تبخرت أمامها أقوال الضعفاء الزائفة - العلامة الألوسي حيث قال: » ... وقد يفسر بما هو أعم من ذلك كما يفسر ﴿اللّذِينَ ظَلُمُوا ﴾ بمن وجد منه ما يسمى ظلماً مطلقاً ... وإلى التفسير الثاني ١٠٠٠ وما أصعبه على الناس اليوم بل في غالب الأعاصير من تفسير - ذهب أكثر المفسرين، قالوا: وإذا كان حال الميل في الجملة إلى من وجد منه ظلم ما في الافضاء إلى مساس الناس النار فما ظنك بمن يميل إلى الراسخين في الظلم كل الميل، ويتهالك على مصاحبتهم ومنادمتهم، ويتعب قلبه وقالبه في إدخال السرور عليهم، ويستنهض الرجل والخيل في جلب المنافع إليهم، ويتهج بالتزيي بزيهم والمشاركة لهم في غيهم. ويمد عينيه إلى ما متعوا به من زهرة الدنيا الفانية. ويغبطهم بما أوتوا من القطوف الدانية غافلاً عن حقيقة ذلك ذاهلاً عن منتهي ما هنالك! وينبغي أن يعد مثل ذلك من الذين ظلموا لا من الراكنين إليهم بناءاً على ما روي أن رجلاً قال لسفيان: إني أخيط للظلمة فهل أعد من أعوانهم؟، فقال له: لا أنت منهم والذي يبيعك الإبرة من أعوانهم» ١٠٠٠.

وقد قال حقي البروسوي ١٦٠٧ كلاماً شبيهاً لهذا الكلام الذي سطره الألوسي هنا، وكله دعوة إلى الفرار عن الظالمين وأعوانهم.

**ثانياً؛** وهذا القول الذي ذكره الإمام الطبري هنا لا يقره منهجه الذي صرح به في مواضع عديدة من تفسيره، حيث قال:-

- «فمن ادّعى في التنزيل ما ليس في ظاهره كلف البرهان على دعواه من الوجه الذي يجب التسليم له» ١١٠٨.
- وقال أيضاً: «وغير جائز إحالة ظاهر التنزيل إلى باطن من التأويل لا دلالة عليه من نص كتاب ولا خبر لرسول الله صلى الله عليه وسلم ولا إجماع من الأمة ولا دلالة من بعض هذه الوجوه ١٩٠٩٠.
- وقال الإمام الطبري مبيناً سبب عدم ذكره لرواية جاءت منسوبة إلى ابن عباس: « ... وهذا قول يُذكر عن ابن عباس من وجه كرهت أن أذكره لضعف سنده ... "۱۱۱.

فهذه الأقوال التي نقلناه عن الإمام الطبري هنا تكررت كثيراً في تفسيره، ولكنه لم يطبقها على الروايات التي سطرها عند إثباته لـ( فكرة خروج عصاة المسلمين من النار )، فقد وجدنا في تفسيره روايات ضعيفة السند منسوبة إلى الرسول عَلِيُّكُ وإلى ابن عباس وغيره من الصحابة الكرام سُخِيُّهم ولم يردها الإمام الطبري بل أخذ بها في تخصيص آيات الله تعالى الظاهرة البينة.

وقد أدرك هذه الملاحظة على تفسير الإمام الطبري الدكتور محمد حسين الذهبي، حيث قال: » ثم إن ابن جرير، وإن التزم في تفسيره ذكر الروايات بأسانيدها، إلا أنه في الأعم الأغلب لا يتعقب الأسانيد بتصحيح ولا تضعيف، لأنه كان يرى - كما هو مقرر في أصول الحديث - أن من أسند لك فقد حملك البحث عن رجال السند ومعرفة مبلغه من العدالة أو الجرح، فهو بعمله هذا قد خرج من العهدة، ومع ذلك فابن جرير يقف من السند أحياناً موقف الناقد البصير، فيعدل من يعدل من رجال الإسناد، ويجرح من يجرح منهم، ويرد الرواية التي لا يثق بصحتها، ويصرح برأيه فيها بما يناسبها ... ١٦٠١.

ثالثاً: الإنسان في عقائده وسلوكياته بين مقلد وباحث عن الصواب؛ فالمقلد المتبع لأقوال الناس من غير دليل ثابت هو بمعزل عن البراهين، وأما الباحث عن الأدلة والمطبق لها في ميادين العقيدة والحياة فهو صاحب الحق الظاهر.

- قال الإمام الرازي في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلٌ مِّنِ آتَبَعَ هَوَّهُ بِغَيْرِ هُدِّى مِّنَ آلله ﴿ وهذا من أعظم الدلائل على فساد التقليد وأنه لا بد من الحجة وَالاستدلالُ «١٦١٢.
- وقال الإمام الرازي أيضاً: « ... ثم قال تعالى: ﴿ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ وهذا القيد يدل على أن الشهادة باللسان فقط لا تفيد البتة، واحتج القائلون بأن إيمان المقلد لا ينفع البتة، فقالوا بيّن الله تعالى أن الشهادة لا تنفع إلا إذا حصل معها العلم والعلم عبارة عن اليقين الذي لو شكك صاحبه فيه لم يتشكك، وهذا لم يحصل إلا عند الدليل، فثبت أن إيمان المقلد لا ينفع البتة ... ١٦١٣.
  - وقال القرطبي: « ... وأن التقليد لا يغني مع عدم العلم بصحة المقالة ... »٢٦٠٠.
- وقال الإمام ابن كثير: « والمعنى في هذه الآية أن الدين ليس بالتحلي، ولا بالتمني، ولكن ما وقر في القلوب، وصدقته الأعمال، وليس كل من ادعى شيئاً حصل له بمجرد دعواه، ولا كل من قال: إنه هو على الحق، سمع قوله بمجرد ذلك، حتى يكون له من الله برهان» ١٦١٠.

#### وخلاصة القول،

لقد بين لنا منهج الإسلام ضعف جميع الروايات التي قالت بخروج عصاة المسلمين من نار جهنم. وقال علماء المسلمين إنه لا علم ولا يقين بدون حجة واضحة.

والقول بخروج عصاة المسلمين من نار جهنم هو ضرب من التقليد الذي لا أصل له في كتاب الله تعالى ولا في سنة رسوله ﷺ.

ولقد تبين لنا أن ( السيئة ) تشمل المعاصي الكبار، والروايات التي خصصتها بالشرك والكفر فقط روايات ضعيفة.

فعلينا اتباع الأدلة الصحيحة وترك التقليد المبني على الضعيف من الأقوال. وعلى المتلبسين بالسيئات من أفراد هذه الأمة الرجوع إلى الله قبل نزول الحَكم الإلهي الذي جاءت به آيات الله تعالى البينات.

### القسم الخامس

# روايات وأقوال في تفسيرقوله تعالى: \_

﴿ إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ \* وَإِنَّ الْفُجَارَ لَفِي جَحِيمٍ \* يَصْلُوْنَهَا يَوْمَ الدّينِ \* وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَائِينَ \* وَمَا أَذْرَاكَ مَا يَوْمُ الدّينِ \* ثُمّ مَا أَذْرَاكَ مَا يَوْمُ الدّينِ \* يَوْمَ لَا تُمْلِكُ نَفْسٌ لَنْفُس شَيْئًا وَالْأَمْرُ يَوْمَعَذِ لِلهِ ﴾ ( الإنطار ١٥-١١)

معنى كلمة: ﴿ الْفُجَارَ ﴾ حسب ما جاء في كتب اللغة.

جاء في لسان العرب: « وفَجَرَ الإنسانُ يَفْجُرُ فَجْراً و فُجوراً: انْبُعَثَ في المعاصي ... الفُجَار: جمع فاجر وهو المُنْبَعث في المعاصي ... الفُجَار: جمع فاجر وهو المُنْبَعث في المعاصي والمحارم ... وفَجَر الرجل بالمرأة يَفْجُر فُجوراً: زنا. وفَجَرت المَراَّة: زنت. ورَجل فاجرٌ من قوم فُجَار و فَجَرة ، وفَجورٌ من قوم فُجُر ... وقوله عز وجل: ﴿ بَلْ يُرِيدُ الإنسَانُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ ﴾ ؛ أي يقول سوفُ أتوب؛ ويقال: يُكثرُ الذنوبُ ويؤخر التوبة، وقيل: معناه أنه يسرِّف بالتوبة ويقدم الأعمال السيئة؛ قال: ويجوز، والله أعلم، ليكفر عما قدّامه من البعث ... والكاذب فاجرٌ ، والكافر فاجرٌ لميلهم عن الصدق والقصد """ .

وجاء في القاموس المحيط: «والفَجْرُ: الانْبعاثُ في المُعاصِي والزِّني ... وفَجَرَ: فَسَقَ، وكَذَبَ، وكَذَّبَ، وعَصَى، وخالَفَ ﴾ ١٩٠٧.

وجاء في تاج العروس: « و) أَصل (الفَجْر) الشَّقُ، ثَمَّ اسْتُعْملَ في (الانْبعاث في المَعَاصي) والمَحَارِم (والزِّنَى) ورُكُوب كُلِّ أَمرِ قَبِيح منْ يَمِين كاذبَهَ أَو كَذِب، (كالفُجُورِ فِهَما) ... (و) فَجَرَ فُجُورًا، (عَصَى وخالُفَ،، وبه فَترَ تْعلب قَوْلَهُمْ فِي الدُّعاءِ: «ونَخْلَغُ وَنَثَرُكُ مَنْ يَفْجُرُكَ» فَقَال: مَن يَعْصيكَ وَمَنْ يُخَالفُكَ ﴾ ١٦١٨.

إذاً فالفجور – حسب ما جاء في كتب اللغة العربية – هو: الإنبعاث في المعاصي وارتكاب الفواحش العظام التي توعد الله عليها في الآخرة بالعذاب الأليم.

قال الشيخ السعدي في تفسيره: ﴿ ﴿وَإِنَّ ٱلْفُجَارَ﴾ الذين قصروا في حقوق الله وحقوق عباده الذين فجرت قلوبهم ففجرت أعمالهم ﴿ لَهِي جَحِيمٍ ﴾ أي: عذاب أليم في دار الدنيا، ودار البرزخ، وفي دار القرار. ﴿ يَصْلُونَهَا ﴾ ويعذبون بها أشدَ العذابُ ﴿ يَوْمَ الدّين ﴾ أي: يوم الجزاء على الأعمال. ﴿ وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَائِينَ ﴾، أي: بل هم ملازمون لها لا يخرجون منها ﴾ أأنه: .

فكل الذين فجرت أعمالهم فقد حكم الله عليهم في هذه الآيات الكريمة بالعذاب في نار لا يغيبون عنها. وليس في هذه الآيات ولا في غيرها حكم بالعذاب المؤقت في حق قوم دون قوم.

# $\mathbb{Z}$

وأما الذين حملوا هذه الآيات على المشركين فقط فحجتهم ( فكرة الخروج من النار) التي لا أساس لها إلا تصورات عقلية قاصرة متناقضة، وتوجهات مذهبية لم تهذبها الآيات الكريمة ولا روايات صحيحة ثابتة عن رسول الله يَؤِيِّكُ.

فالحكم بالخلود في النار، أو الخروج منها، لا يُرد إلى عقول البشر في إثباته أو نفيه؛ فالناس تبع لما جاء به القرآن الكريم وما صح من الأحاديث النبوية.

قال ابن عاشور: «والمراد بـ ﴿ الْفُجَارَ ﴾ هنا: المشركون، لأنهم الذين لا يغيبون عن النار طرفة عين وذلك هو الخلود، ونحن أهل السنة لا يخلدون في النار لغير الكافر. فأما عصاة المؤمنين فلا يخلدون في النار وإلا لبطلت فائدة الإيمان ٣٠٠٠.

كنا نتمنى من العلامة ابن عاشور أن يرتقي بطرحه عند هذا الموضع إلى مستوى يليق بمكانته العلمية بحيث يعرض على أفراد هذه الأمة دلالات الكلمات القرآنية من مصادرها، ويبين الأسس التي تبنى عليها التصورات التي تستقر عليها عقائد المسلمين.

وما قاله ابن عاشور هنا إنما هو حمل لمعاني الآيات لتتوافق مع أفكار لم يثبتها القرآن ولم تأت بها سنة متواترة عن المصطفى ﷺ، وإن كثرت الدعاوي التي لا أصل لها.

فما هو دليل ابن عاشور في حمله معنى ﴿ٱلْفُجَارَ ﴾على أهل الشرك فقط؟.

فكان على ابن عاشور توجيه الأفكار إلى الأخذ بما صرح به القرآن الكريم، لا أن يجعل أفكار الناس مخصصة لأحكام الله تعالى.

وكان على ابن عاشور تطبيق أصول التفسير التي اختصرها العلامة الشوكاني بقوله: »... واشدد يديك في تفسير كتاب الله على ما تقتضيه اللغة العربية، فهو قرآن عربي كما وصفه الله، فإن جاءك التفسير عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فلا تلتفت إلى غيره، وإذا جاء نهر الله بطل نهر معقل، وكذلك ما جاء عن الصحابة سنتهم، فإنهم من جملة العرب، ومن أهل اللغة وممن جمع إلى اللغة العربية العلم بالاصطلاحات الشرعية، ولكن إذا كان معنى اللفظ أوسع مما فسروه به في لغة العرب، فعليك أن تضم إلى ما ذكره الصحابي ما تقتضيه لغة العرب وأسرارها، فخذ هذه كلية تنتفع بها، وقد ذكرنا في خطبة هذا التفسير ما يرشدك إلى الله الها التفسير ما يرشدك إلى

فهذه الكلمات التي سطرها العلامة الشوكاني لم تجد لها حظاً من التطبيق عند جميع من قال بالعذاب المؤقت.

فعلى ( الفجار ) ممن انتسب لهذه الأمة عدم الركون إلى أقوال الناس التي جاء القرآن بضدها، وعليهم الأخذ بما قاله الله تعالى في كتابه العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه.

## وَوَرِوهُ الْأَوْرِوهُ الْأَوْرِوهُ الْأَوْرِوهُ الْأَوْرِوهُ الْأَوْرِيةُ الْأَوْرِيةُ الْأَوْرِيةُ الْأَوْرِيةُ الْأَوْرِيةُ الْأَوْرِيةُ الْأَوْرِيةُ الْأَوْرِيةُ الْأَوْرِيةُ الْمُؤْمِينَ الْأَوْرِيةُ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِلِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُومِينَالِمِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُ

#### خاتمة الفصل الثالث

#### النقاط الأتية :- الفصل في النقاط الأتية :-

- لقد ذُكر في هذا الفصل آيات قرآنية كريمة فيها الوعيد بالعذاب الشديد الخالد الثابت الملازم لمن فجر وعصى الله تعالى.
- ودلالات الآيات القرآنية الواضحة في وعيد أصحاب الكبائر لم يأخذ بظاهرها أصحاب فكرة الشفاعة
   لأهل الكبائر، فقد قاموا بتقييد معانيها بروايات ضعيفة أبطلها منهج الأمة الصائب.
- ولقد لعبت التوجهات المذهبية عند القائلين بالشفاعة لأهل الكبائر دوراً في ترجيح ما ذهبوا إليه على
   حساب مدلولات الآيات القرآنية الكريمة والأحاديث النبوية الصحيحة.
- والمنهج الإسلامي المتبع في تقييم الروايات يرد كل ما خالف ظاهر القرآن الكريم وظاهر السنة النبوية على صاحبها أفضل الصلاة والسلام.
- ومن أسس المنهج الإسلامي في فهم معاني كتاب الله تعالى هو البحث في أسانيد ومتون الروايات المنسوبة إلى معرفة المنسوبة إلى سلف هذه الأمة من الصحابة من السعي إلى معرفة معاني « مفردات الألفاظ من لغة العرب ومدلولاتها واستعمالها بحسب السياق »٢١٢٠.
- (« وليس لأحد أن يحمل كلام الله ورسوله على وفق مذهبه، إن لم يتبين من كلام الله ورسوله ما يدل على مراد الله ورسوله، وإلا فأقوال العلماء تابعة لقول الله تعالى ورسوله عَيْنِكُ، ليس قول الله ورسوله تابعا لأقوالهم "١٦٢٠.
- ومعنى (السيئة) و(الخطيئة) و(الظلم) يشمل كل معصية يرتكبها الإنسان في جنب الله تعالى. والأقوال والروايات التي فسرت (السيئة) و(الظلم) و(الخطيئة) بدالشرك) و(الكفر) فقط هي أقوال وروايات ضعيفة أسقطها منهاج الأمة الإسلامية.
- وعلماء المسلمين حينما طبقوا المنهاج الصائب في دراساتهم صرحوا بأوضح عبارة أن معنى (السيئة)
   و( الخطيئة ) و( الظلم ) يشمل جميع المعاصي.

#### خاتمة البحث

- في خاتمة هذا البحث نختصر الدعوة إلى تطبيق مناهج الأمة الإسلامية، وما تم عرضه من أقوال حول
  روايات الشفاعة في الفصول الماضية في النقاط الآتية: -
- هذه الأمة الكريمة جعلها الله تعالى أمة وسطأ تقاس بها أحوال الأمم السابقة واللاحقة. فالأمم لا تنال حضاراتها إلا إذا كان لها حظ وافر مما دعت إليه أمة الإسلام من مبادئ وقيم.
- لقد سبقت هذه الأمة بمادئها ونظرتها المستقيمة عن الآخرة والدنيا كل الأمم، فقد جاء في كتاب الله
  تعالى بيان واضح أن المرء مؤاخذ بما يعمله ولن يجد له ولياً ولا نصيراً إن هو تعدى حدود الله تعالى،
  فقد قال الله في محكم كتابه مخاطباً أفراد هذه الأمة: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيِّكُمْ وَلاَ أَمَانِي َ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ مَن يَعْمَلُ
  سُوّءًا يُجْزَ به وَلاَ يَجدُ لَهُ من دُون الله وَليًا وَلا نصيراً ﴾.
- وبسبب المُسؤولية العظمى التي يتحملُها الإنسان المسلم في هذا الوجود وجب عليه أن يكون قرآناً يمشي على وجه الأرض، ذاكراً دائماً مصيره الاخروي وهو يسعى في هذه الدنيا، وقارعاً أبواب التوبة والإنابة والرجوع إلى الله إذا ما نزغه الشيطان في لحظة من لحظات الضعف الإنساني.
- حكم الله تعالى في الآخرة لا يتغير لتعدد أفكار البشر في هذه الدنيا، فلن يكون هناك حكم خاص لمن قال بالشفاعة لأهل الكبائر، ولن يكون هناك حكم خاص آخر لمن قال بعدم الشفاعة لمن أتى يوم القيامة بذنوب تدخله النار والعياذ بالله تعالى. فالقانون الإلهي سوف يطبق على الجميع يوم القيامة، فالمعيار هو الإيمان الصادق والعمل الصالح والتوبة النصوح. فما على البشر إلا الرجوع إلى مصادر العقيدة الإسلامية التى لا تخطئ لأخذ التصور الصحيح منها عن الآخرة وأحوالها.
- وطريق الإنسان في عبوره إلى الآخرة ينقسم إلى طريقين بعد الخروج من القبور وبعد الحساب الأخروي:-
  - طريق إلى الجنة الدائمة الخالدة، وسيسلكها الأنبياء والرسل وكل من سار على نهجهم.
- وطريق إلى نار جهنم الخالدة، وسيسلكها كل من تعدى حدود الله تعالى وجاء يوم القيامة بذنوب يدخل بسببها من أبواب الجحيم.
- والقول بأن من أصحاب الكبائر من المسلمين قد لا يدخلون نار جهنم، وإذا دخلوا فيها سيخرجون
  منها بعد حين من الوقت، هو قول لم يأت في كتاب الله تعالى، ولم يأت في رواية صحيحة ثابتة عن
  رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، وكل الروايات التي روجت للشفاعة لأهل الكبائر في أوساط
  المسلمين ردها منهج الإسلام القوي العادل ولم يحفل بها.
- والذين قالوا بالشفاعة لأهل الكبائر يوم القيامة أولوا ظاهر القرآن الكريم والأحاديث الصحيحة بروايات ضعيفة وتصورات عقلية.
- والأدلة التي نطقت بخلود أصحاب الكبائر في النار دلالاتها واضحة جلية قوية لأنها آيات قرآنية،
   وأحاديث صحيحة يقرها منهج الأمة في تقييم الروايات.
- لقد حدد علماء الأمة الإسلامية المناهج التي ينبغي للمسلمين التقيد بها، ولخصها أحدهم بقوله: »
   مبنى الإسلام على الوحي والنقل الصحيح لا على الرأي والعقل فما جاءنا من أمر ونهي عن الله تعالى ورسوله على الله على المنة الصحيحة وجب علينا أن نلبى مسرعين بدون تلكؤ أو تراجع فعلا

- ولقد تبين بعد العرض على منهج الإسلام أن « روايات الخروج من النار معارضة لنصوص القرآن،
   وروايات الخلود فيها متفقة معها، ويتعين المصير في مثل هذه الحالة إلى ما اتفق مع القرآن لا إلى ما خالفه «١٦٠».
- ولقد تبين بعد عرض الروايات على منهاج الأمة أن القائلين بالشفاعة لأهل الكبائر لم يتقيدوا بالمنهج الذي وصفه أحدهم بقوله: « من منهج التفسير الصحيح السليم من الانحراف والخطأ والذي عليه السلف الصالح رحمهم الله طرح الأحاديث الضعيفة والموضوعة وعدم الاعتماد عليها في تفسير كلام الله عز وجل ... والحديث الضعيف، والموضوع يعود أصلهما ومنشأهما إلى الشك والضعف والجهل والكذب فلا يجوز الأخذ بهما في تفسير القرآن الكريم، ولأنه من أول مصادر الدين فلا يوضع أساس الدين على حديث موضوع يعلم كذبه وافتراءه المرام، الدين على حديث ضعيف غير ثابت فضلاً عن أن يبنى على حديث موضوع يعلم كذبه وافتراءه المرام، الدين الدين على حديث موضوع يعلم كذبه وافتراءه المرام، الدين المرام، الدين على حديث موضوع يعلم كذبه وافتراءه الله الدين المرام، المرام الدين على حديث صعيف غير ثابت فضلاً عن أن يبنى على حديث موضوع يعلم كذبه وافتراءه المرام، المرام
- ومن شأن فكرة الخروج من النار والشفاعة لأهل الكبائر جر أفراد هذه الأمة إلى الشر بارتكاب الفواحش التي حرمها الله تعالى، وما هذا الانحطاط الذي يدب في أوساط المسلمين إلا من إفرازات هذه الفكرة اليهودية المنشأ. والذين يتساءلون عن الخلل وأسباب الانحطاط والضياع الذي تعيشه أمتنا اليوم عليهم الإدراك أن السبب وراء هذه المفاسد كلها هو القول المنتشر: « فالعصاة الذين سيشفع فيهم صلى الله تعالى عليه وآله وسلم ويخرجهم من النار، هم أصحاب كبار الذنوب كالقتل، والزنا، والزنا، واللواط، والشرب، والسرقة، وأكل مال اليتيم، والتعامل بالربا، والدياثة، والسحر، والقذف، والحكم بغير ما أنزل الله، والكذب، وهجران المسلم، والغيبة، والنميمة، والكهانة، والعرافة، والمكس، وأمثال هذه القاذورات العظيمة، فأصحاب ذلك هم المخرجون من النار بشفاعة نبينا صلى الله تعالى عليه وآله وسلم وغيره من الشفعاء " ""."

فعلى المصلحين من أبناء هذه الأمة الطاهرة محاربة هذه الأقوال الباطلة ودعوة المسلمين كافة إلى عدم التعلق بأماني الشفاعة الكاذبة التي لا أصل لها في ميزان الإسلام.

فكيف يكون الإصلاح مع هذه الذنوب التي تهدم الأفراد والأمم والشعوب؟!.

• ومن شأن عقيدة خلود أصحاب الذنوب الكبيرة في النار -إذا طبقها أصحابها حق التطبيق- أن تخرج معتقدها من ظلمات المعاصي إلى نور الطاعات، وأن تصنع منه كياناً طاهراً من دنس الذنوب، ووقافاً عند حدود الله تعالى، لأن مصدرها آيات بينات من كتاب الله تعالى وروايات صحيحة من سنة المصطفى عليه .

وأخيراً أقول لأفراد هذه الأمة الإسلامية إن رسالتنا لا تقف عند القول والتمدح بما كتبه السلف الصالح بل علينا بالعلم والتعليم والتطبيق.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، والسلام عليكم ورحمة الله تعالى وبركاته.

# ્યીને (ક્ટેટ ક્લેકેલ્પ્સર્જેલ્પ્સર્જેલ્પ્સર્જેલ્પ્સર્જેલ્પ્સર્જેલ્પ્સર્જેલ્પ્સર્જેલ્પ્સર્જેલ્પ્સર્જેલ્પ્સર્જેલ્પ

### الهوامش

لهذا لا يشمل هذا البحث مناقشة الأدلة العقلية، لأن العقل تبع للشرع، ولأنه ليس للعقل بحال في تأصيل أمور الغيب، ولكن مجاله فهم النصوص من خلال ربط العلوم بعضها ببعض.

قال الدكتور عصام أحمد البشير في بيانه للجهود التي قام بها علماء الإسلام في تأصيل العلوم وترتيبها: « وشأن المصطلحات يستقر بعد الاستقرار التام، والكشف لوجوه المسالك ومناهج الاستدلال، وترتيبها وفق قواعد منضبطة، وأصول محكمة، تمثل المعيار الذي يحتكم إليه، والمسار الذي يعول عليه في صياغات محددة الدلالة، بينة القسمات واضحة المعالم » (أصول منهج النقد عند أهل الحديث، ص ٥)

أصول منهج النقد عند أهل الحديث، ص ٥٧

أصول منهج النقد عند أهل الحديث، ص ٧

قراءة وضوابط في فهم الحديث النبوي، ص ٢٢

٦. الفرار من النار، ص ٦٥٦

٠٢.

٧. تفسير الثعالبي، ج١/ص ٣٥٢.

٨. تفسير ابن عطية، ص ٤٤٤، من تفسير الآية ٤٨ من سورة النساء.

واعلم أن هذه المسألة من معظمات المسائل، ولنذكرها ههنا فنقول: اختلف أهل القبلة في وعيد أصحاب الكبائر ...».

الدكتور مسلم الوهيبي: « والشفاعة المختلف فيها بين علماء الإسلام أيضاً نوعان هما:
 أ. الشفاعة لقوم من عصاة الموحدين استوجبوا النار بذنوبهم فيشفع على لهم أن لا يدخلوها.
 ب. الشفاعة في من دخلها من أهل التوحيد، من أمة محمد على أن يخرجوا منها ». ( الفكر العقدي عند الإباضية، ص ٣٢٧)

۱۱. تفسير المراغي، ج ۱ /ص ۹۷-۹۸

١٢. أثر الذنوب في هدم الأمم والشعوب، ص ٦٤

١٣. أثر الذنوب في هدم الأمم والشعوب، ص ٢٣

أثر الذنوب في هدم الأمم والشعوب، ص ٢٤

١٥. أثر الذنوب في هدم الأمم والشعوب، ص ٢٦

١٦٠. تفسير القرطبي، ج٣/ص١٦٧

۱۷. معارج الآمال، ج١/ ص ١٤١

مقدمة ابن خلدون، ص ٧٣١، فصل في المقاصد التي ينبغي اعتمادها بالتأليف وإلغاء ما سواها .

١٩. تفسير السعدي، ص ٨٧٤، من تفسير الآية ٣ من سورة المطففين.

٢٠. إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان، ج١/ص ٣٦١ ٣٦٢-٣٦٢

٢١. تفسير القرطبي، ج٧/ص ٦٣ من تفسير الأية ١٣٩ من سورة الأنعام.

٢٢. قال الدكتور طاهر محمود محمد يعقوب بعد أن أشار إلى قول الإباضية في مصير أصحاب الكبائر في الآخرة: « ... وراحوا يكفرون أهل الإسلام ويستبيحون دماءهم وأموالهم بهذا التعصب العاري من الحجة والبرهان ».( أسباب الخطأ في التفسير، ج٢/ص ٢٥١ ).

أولاً ، هذا كذب على الإباضية ، فحسبنا الله ونعم الوكيل. وكتب الإباضية، ومسلكهم منذ القرون الأولى من تاريخ الإسلام إلى الآن خير دليل على فساد هذا البهتان و الافتراء. ثانياً، على الدكتور أن يعلم أن عقيدة الخلود في النار هي الرادعة لمعتقديها عن الكذب على المسلمين، والرادعة لهم عن سفك دماء المسلمين، والرادعة لهم عن استباحة أموالهم.

الثاً، على الدكتور أن يعلم أن حججه وبراهينه هي من صنع عقائد اليهود، ومن أقوال الكذابين والضعفاء والمدلسين، كما سيتين في هذا البحث إن شاء الله تعالى.

تفسير ابن عاشور، ج ١/ص ٢٧٩ – ٢٨٠ من تفسير الآية ٨ من سورة البقرة

تفسير الشوكاني، ج١/ص ٧١

۲۰. تفسیر ابن عاشور، ج٤/ص١٥٢-١٥٣

۲٦. تفسير القرطبي، ج٥/ص٩٥٩

۲۷. تفسير القرطبي، ج٥/ ص ١٥٩

۲۸. تفسير القرطبي، ج٥/ص ١٥٩، نقلاً من تفسير الإمام الطبري، ج٥/ص١٢٦. ونحو هذا القول ذكره الشوكاني ( تفسير الشوكاني ج١/ص ٧٦٠).

۲۹. تفسير القرطبي، ج٥/ ص١٥٩

٠٠. تفسير القرطبي، ج٥/ص ١٥٩

۳۱. تفسير ابن عاشور، ج٤/ص١٥١

٣٢. تفسير الطبري، ج١/ص٢٦٨

٣٣. تفسير الطبري، ج٣/ص٣، من تفسير الآية ٢٥٤ من سورة البقرة.

٣٤. تفسير القرطبي، ج١/ص٢٥٧-٢٥٨

٣٥. تفسير القرطبي، ج ١٤/ص ١٥١

٣٦. تفسير الرازي، ج٣/ص ٦٦

٣٧. تفسير الطبري، ج١/ص ٢٦٨

۳۸. تفسير القرطبي، جه/ص١٠٦

۳۹. تفسیر ابن کثیر، ج۲/ ص ۲۹۸، ج۲/ ص۳۱۳، ج٥/ ص۸۸۳

.٤٠ تفسير النسفي، ج ١ /ص ٤٧

١٤٠ تفسير الشوكاني، ج٣/ص ٥٥٦، من تفسير الآية ٨٦ من سورة الأنبياء . وج ١/ص ٧٦١، من تفسير الآية ٨٤ من سورة النساء.

٤٢. تفسير الرازي، ج٣/ ص ٦٢ ، ج٣٢/ص ١٣٠

٤٢. الدر المنثور، ج٢/ص٣٠٢، وج٤/ص٩٦٥

تفسیر روح البیان، ج ۱ اص ۱۲۷، ج ۱ اص ۱۹۲، ج ۱ اص ۱۹۲، ج ۷ اص ۱۹۲، ج ۹ اص ۲٤۸

٥٤. مجموع الفتاوى، ج٧/ص ٢٧٥-٢٧٦ . و مما قاله ابن تيمية في وصفه لهذه الرواية الضعيفة: « السبب السادس: شفاعة النبي صلى الله عليه وسلم وغيره في أهل الذنوب يوم القيامة كما قد تواترت عنه أحاديث الشفاعة مثل قوله صلى الله عليه وسلم في الحديث الصحيح: «شفاعتي الأهل الكبائر من أمتي» وقوله صلى الله عليه وسلم: «خيرت بين أن يدخل نصف أمتي الجنة؛ وبين الشفاعة فاخترت الشفاعة الأنها أعم وأكثر؛ أترونها للمتقين؟ لا. ولكنها للمقنين المتلوثين الخطائين». وقال ابن تيمية في موضع آخر من ( مجموع الفتاوى ): « فالرجل الذي معه شيء من الإيمان، وله كبائر قد يدخل النار، ثم يخرج منها: إما بشفاعة النبي عليه وإلى وإلى بغير ذلك؛ كما قال تلهي «شفاعتي الأهل الكبائر من أمتي» (مجموع منها: إما بشفاعة النبي عليه وإلى المغير ذلك؛ كما قال تالي «شفاعتي الأهل الكبائر من أمتي» (مجموع منها: إما بشفاعة النبي عليه والمعال منها: إما بشفاعة النبي عليه والمعال المعال المعال المعال المعال الكبائر من أمتي» (مجموع منها: إما بشفاعة النبي عليه والمعال المعال المعال

# عِنْ ﴿ كُونَ ﴿ وَالْمُومِ وَالْمُؤْمِ

. ٤٦

.٤٨

٠٥.

.01

.01

الفتاوى، ج٧/ص ٣٦٥ )

حاشية ابن القيم على سنن أبي داود، ج١٣/ص٧١

فتح الباري، ج١٣/ص ٢٥٠ . £ V

تحفة الأحوذي شرح سنن الترمذي، ج٧/ص ١٢٧

عون المعبود شرح سن أبي داود، ج١٦/ ص ٧١-٧٢ . ٤ 9

مرقاة المفاتيح، ج١٠/ص ٢٧٠

من الروايات التي ذكرها الحيدري: ( إن شفاعتي يوم القيامة لأهل الكبائر من أمتي ) و( إن لكل نبي دعوة مستجابة فتعجل كل نبي دعوته وإني اختبات دعوتي شفاعة لامتي وهي نائلةً من مات منهم لا يشرك بالله شيئاً) (الشفاعة، ص ١٣٣)

المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٢٢٨، ج١٣٩/١ . وقال أبو عبد الله الحاكم هنا: « فإن هذه الشفاعة فيها قمع المبتدعة المفرقة بين الشفاعة لآهل الصغائر والكبائر. وله شاهد بهذا اللفظ عن قتادة، وأشعث بن جابر الحداني».

. المتبع لروايات الحاكم في موضوع الشفاعة لأهل الكبائر يجدها ضعيفة على رغم حكم الحاكم بصحتها، وقد ذكر هذه الحقيقة الألوسي حيث قال عند ذكره لرواية أخرى صححها الحاكم: « وهو في غاية البعد، ولم أر من صحح الخبر عن البراء رضي الله تعالى عنه سوى الحاكم - وتصحيحه لا يوثق به - » ( تفسير الألوسي، ج١ أص ٤٧٤، من تفسير الآية ١٩٥ من سورة البقرة ).

سنن الترمذي، الرواية: ٢٤٣٥، ص٧٩٥، قال الترمذي: حَدَّثنا العَبّاسُ العُنْبَرِي، حدثنا عَبْدُالرّزَاق، عن .05 مَعْمَر، عن ثَابِّتِ،عَنْ أَنْس، قال: قالَ رَسُولُ الله: «شَفَاعَتَى لاهْل الكَبَائرَ منْ أُمَتَى ».

> سنن البيهقي الكبري، الرواية: ١٦١٤، ج١١/ ص١٠ .0 &

صحيح ابن حبان، الرواية: ٦٤٦٨، ج١١/ ص ٣٨٧ .00

تهذيب التهذيب، ت:٧١٢٦، ج.١/ص١٩ ٢١ – ٢٢١ .٥٦

مسند الحارث، الرواية: ١١٥٣، ج٢/ص ١٠٠٩ ـ « حدثنا عبد الله بن عون ثنا أبو عبيدة ثنا أبو عبد .07 الله عن يزيد الرقاشي عن أنس بن مالك رضي الله تعالى عنه قال: قال رسُولَ الله ﷺ: ﴿ شَفَاعَتِي لَأَهُلَ الكبائر من أمتى ).

> مسند أبي يعلى، الرواية: ٤١٠٨ ، والرواية: ٤١١٨ .٥٨

تقریب التهذیب، ت: ۷۷۱۱، ج۲/ص، ۳۲ .09

المعجم الأوسط، الرواية:٨٥١٨، ج٦/ ص ٢٠٥. نص الرواية: « حدثنا معاذ، قال: نا محمد بن أبي ٠٢. بكر المقدمي قال: نا محمد بن عبيد الله قال: نا ثابت عن أنس قال: قال: رسول الله ﷺ: شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي. لم يروه عن محمد بن عبيد الله العمري إلا المقدمي ».

التاريخ الكبير، ج١/ص ١٧٠ ، قال الإمام البخاري : « محمد بن عبيد الله العصري سمع ثابتاً عن أنس ۱۲. عن النبي ﷺ ( شفاعتي لأهل الكبائر) سمع منه محمد المقدمي ». وفي هذا القول الذي ذكره الإمام البخاري تصحيح لنسب محمد بن عبيد الله.

مسند أبي يعلى، الرواية: ٣٢٨٧ . « حدثنا محمد بن أبي بكر المقدمي حدثنا محمد بن ثابت بن عبيد الله .77 العصري حُدثنا ثابت عن أنس قال رسول الله عَلِيْ ... »

لسان الميزان، ت: ٧٥٤٩، ج٥/ص ٧٤٧- ٢٤٨ . ومما قاله ابن حجر: « والظاهر أن اسم أبيه عبيد ٦٣. الله، مصغراً »، إذ جاء اسمه في الترجمة: « محمد بن عبد الله العصري ».

> الجرح والتعديل، ت: ١٢٠٥، ج٧/ص٢١٧ .72

# 

- مسند الطيالسي، الرواية: ٢٠٢٧، ج٢/ص٤٨٦ . حدثنا أبو داود قال حدثنا الحكم أبو عثمان عن ثابت عن أنس عن النبي ﷺ قال: «الشفاعة لأهل الكبائر من أمتى» .
  - ٦٦. تقريب التهذيب، ت: ١٤٦٠، ج١/٣٢٥
  - ٦٧. تهذيب التهذيب، ت: ١٥٣٠، ج٢/ص ٣٩١
- 17. المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٢٢٩، ج١/ص ١٤٠. قال الحاكم: «حدّثنا على بن حمشاذ العدل، ثنا الحسن بن سهل بن عبد العزيز المجوز والعباس بن الفضل الأسفاطي قالا، ثنا الخليل بن عمر بن العمر بن سعيد الأبح عن سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، عن أنس بن مالك من قال: قال الله : «الشفاعة لأهل الكبائر من أمتي» ». فبجانب عمر بن حماد بن سعيد الأبح فإن هذه الرواية جاءت كذلك من طريق سعيد بن أبي عروبة الذي قد تُكلم فيه، وكذلك من طريق قتادة المدلس وقد عنعن هنا.
- ٦٩. قال ابن حجر: « وعمر بن سعيد (البصري) هذا هو، عمر بن حماد بن سعيد » ( لسان الميزان، تابك الميزان، عد) والصحيح « بن عمر بن حماد بن سعد» والصحيح « بن سعيد ».
  - ۷۰. لسان الميزان، ت: ٦٠٤٩/١٦٩٨، ج٤/ص٥٣٥
    - ٧١. مسند أبي يعلى، الرواية: ٤٣٠٧
      - ٧٢. مسند الشهاب، الرواية: ٢٣٧
      - ٧٢. التاريخ الكبير، ج٧/ ص ١٢٥
  - ٧٤. تهذيب التهذيب، ت: ٧٨٥٧، ج ١١/ ص ١٧٧–١٧٨
    - ٧٥. تهذيب التهذيب، ت: ٢١٧٤، ج٣/ ص ٣٣٠-٣٣١
      - ٧٦. سنن أبي داود، الرواية: ٤٧٣٩، ص ٧٤٦
  - ٧٧. المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٢٣٠، ج١/ص١٤
  - ۷۸. سنن البيهقي الكبرى، الرواية: ۲۱۲۳۶، ج١٠/ص٢٤٩
    - ٧٩. مسند الإمام أحمد، الرواية: ١٣٢٥٤، ص٩٣٠
      - ٨٠. مسند الشهاب، الرواية: ٢٣٦
      - ٨١. التاريخ الكبير، الرواية: ج٢/ص١٢٦
        - ۸۲. فتح الباري، ج۱۱/ص۲٥٦
        - ۸۲. عمدة القاري، ج۲۱/ص ۳۲۱
      - ۸٤ ميزان الاعتدال، ت: ١١٧٠، ج١/ص ٣٠٩
- ۸۰. جاء في سند الرواية « الرقي « والصواب « العرقي « كما هو موضح في ( لسان الميزان، ت: ٢٠٤٠، ج٤ /ص ١٨٩)
- ٨٦. المعجم الكبير، الرواية: ٩٤٧. سند الرواية: «حدثنا خير بن عرفة المصري، ثنا عروة بن مروان الرقي، ثنا ابن المبارك، عن عاصم الأحول، عن أنس ...».
  - ٨٧. المعجم الصغير، الرواية: ٤٣٩، ج١/ص ١٧٦
- ۸۸. طبقات المحدثين بأصفهان، الرواية: ۸۸، ج٢/ص ٩٥، قال ابن حيان: »حدثني أبو مسلم نوح بن منصور، قال: ثنا يونس بن عبد الأعلى، قال: ثنا عروة العرقي، قال: ثنا ابن المبارك، عن عاصم الأحول، عن أنس بن مالك، قال: قال رسول الله ﷺ: «شفاعتى لأهل الكبائر من أمتى».

.91

- ۸۹. لسان الميزان، ت: ٥٦٠٤، ج ٤/ ص١٨٩-١٩٠
- . ٩. المعجم الأوسط، الرواية: ٩١٧٧، ج ٦/ ص٣٩٣. سند الرواية: » ... حدثنا مورع بن عبدالله أبو ذهل المصيصي، نا الحسن بن عيسى الحربي، ثنا روح بن المسيب، عن يزيد الرشك، عن أنس بن مالك ... ».
  - المعجم الصغير، الرواية: ١٠٧٣، ج ٢/ ص ٣٨٧
    - ۹۲. لسان الميزان، ت: ۳٤٠٩، ج٢/ ص٧٧٥
  - 97. المستدرك على الصحيحين، الرواية ٢٣١، ج ١/ص ١٤٠
    - ٩٤. صحيح ابن حبان، الرواية: ٦٤٦٧، ج١٤/ص ٣٨٦
      - ه. . تهذیب التهذیب، ت: ٥٢٣٥، ج۸ اُص ۳۷ ۳۸
  - 97. تهذیب التهذیب، ت: ۲۱۳٤، ج۳ /ص۳۰۸ ۳۰۹
  - ٩٧. المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٣٤٤٢، ج٢/ص ٤١٤
    - ۹۸. تقریب التهذیب، ت:۷٤۸۳، ج۲/ص ۲۸۹
      - 9 . في الأصل: «كثير التدليس فإذا فإذا حدثنا »
  - ١٠٠. كتاب الضعفاء والمتروكين، ت: ٣٦٧١، ج٣ / هامش ص ١٨٧
- ١٠١. سنن ابن ماجة، الرواية: ٣٦٠، ص ٩٩٩، قال ابن ماجة: « حدّننا عَبْدُالرّ حْمن بْنُ إِبْرَاهِيمَ الدّمَشْقي حَدَثنَا الْوَلِيدُ بْنُ مُسْلِم . حَدَثنَا أَوْمَرُ بْنُ مُحَمّد عَنْ جَعْفِر بْنِ مُحَمّد، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَابِرٍ، قَال: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ يَقُولُ: «إِنْ ضَفَاعَتْنِي يُومَ الْقِيَامَة لاهل الكّبَائِر مِنْ أَمْتِي» ».
- ١٠٢. سُنن الترمذي، الرواية:٣٤٤ ٢، ص ٥٧٩ ، وَال الترمدي: «حدّننا محمّدُ بنُ بَشَار، أَخْبَرْنَا أَبُو دَاوِدَ الطّيَالسيُ، عن محمد بن ثابت البُنَانِ، عن جَعْفَر بن محمّد، عن أبيه، عن جَابر بن عَبْد الله، قال زقال رَسُولُ الله: «شَفَاعَتي لاهٰلِ الكَبَائرُ مَنْ أَمْتي». قال حَمَدُ بنُ عُلِيّ: فَقَالَ لِي جَابِزُ: يَا مُحْمَدُ مَنْ لَمْ يَكُنْ مِنْ أَهْلِ الكَبَائرُ فَمَا لَهُ وَلَلْشَفَاعَة. قَالَ أَبُو عَيسَى: هذا حديثٌ حَسن غريبٌ مِنْ هَذَا الْوَجْه يُستغربُ من حديثِ جعفر بن محمد ».
  - ١٤٠ المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٢٣٢، ج١/ص ١٤٠
    - ۱۰٤. مسند الطيالسي، الرواية: ١٦٧٠، ج٢/ص٣١٣
      - ۱۰۰. تقریب التهذیب، ت:٥٧٨٥، ج٢/ص٦٠
- 1.٦٠ المعجم الكبير، الرواية: ١١٤٥٤ . نص الرواية: «حدثنا يحيى بن عثمان بن صالح وعبدالرحمن بن معاوية العتبي قالا ثنا أبو الطاهر بن السرح قال ثنا موسى بن عبدالرحمن الصنعاني حدثني ابن جريج عن عطاء عن ابن عباس عن رسول الله ﷺ أنه قال ذات يوم شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي قال ابن عباس : السابق بالخيرات يدخل الجنة بغير حساب والمقتصد يدخل الجنة برحمة الله والظالم لنفسه وأصحاب الأعراف يدخلون الجنة بشفاعة محمد ».
  - ١٠٧. المعجم الأوسط، الرواية: ٤٧١٣، ج٣/ص ٣١٩.
  - ١٠٨. تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس، ت: ٨٣، ص ٩٥
    - ۱۸۰-۱۷۷ تهذیب التهذیب، ت: ۲۵۷۵، ج۷ /ص۱۷۷-۱۸۰
      - ١١٠. تفسير الطبري، ج٤/ص٢٠٤
        - ۱۱۱. الدر المنثور، ج٢/ص٢٣٣
  - ١١٢. تفسير الشوكاني، ج١/ص٧٦١ من تفسير الآية ٤٨ من سورة النساء.

### 

- ١١٣. تفسير ابن الجوزي، ج١/ص٣٨٤
- ۱۱٤. تهذیب التهذیب، ت: ٤٩٢٦، ج٧/ص ۲۸۸
- ١١٥. تقريب التهذيب، ت: ٦٧٨٦، ج٢/ص ١٩٦
- ١١٦. تقريب التهذيب، ت: ٣٣٩٩، ج١/ص٥٠١
- 111. تاريخ بغداد، ج 1/ص ٣٣٦. قال البغدادي: « أَخْبَرَنَا الأَزْهَرِي والقَاضِي أبو العَلاَء نُحَمَد بن علي. قالا: أَنْبَأْنَا أبو الفَتْح نُحَمد بن إبراهيم بن نُحَمَد بن الطرسوسي قال نبأنا الحَسَن بن عَبْد الرّحمَن بن زريق بحمص قال نبأنا نُحَمَد بن سنأن الشيزري قال نبأنا إبراهيم بن حيان بن طلحة قال نبأنا شُعبة عن الحَكم عن عَبْد الرّحْمَن بن أبي ليلي عن أبي الدرداء. قال قال رسول الله ﷺ: ( شفاعتي لأهل الذنوب من أمتي ) . قال أبو الدرداء: وإن زني وإن سرق؟ فقال رسول الله ﷺ: ( نعم، وإن زني وإن سرق على رغم أنف أبي الدرداء) .
  - ۱۱۸. لسان الميزان، ت: ٧٤٥٧، ج٥/ص ٢١٩
- ١١٩. قال اللالكائي: « أنا محمد بن عمر بن محمد بن حميد، قال: نا محمد بن عبيد الله بن العلاء الكاتب، قال: نا أحمد بن الهيشم، قال: نا عمر و بن مخرم، قال: نا ابن عيينة، عن يونس بن عبيد، عن الحسن، عن أمه، عن أم سلمة، قالت: قال لي النبي تَنْظَيُّة: «اعملي ولا تتكلي، فإن شفاعتي للهالكين من أمتي» « (شرح أصول اعتقاد أهل السنة و الجماعة، الرواية: ٢٠٨٦، المجلد ٢/ص ١٥١).
  - ١٢٠. الكامل في ضعفاء الرجال، ت: ١٣١٧، ج٦/ص ٢٦١
    - ١٢١. الكامل في ضعفاء الرجال، ج٦/ص ٢٦١
- ١٢٢. سنن ابن ماجة، الرواية: ٤٣١١، ص ١٦٩٥ ، قال ابن ماجة: «حدّثنا إسمّاعيلُ بْنُ أَسَد . خَدَثَنَا أَبُو بَدْر . حَدَثَنَا زِيَادُ بْنُ خَيْتُمَةً عَنْ نُعْتِم بْنِ أَبِي هِنْد، عَنْ رِبْعِيّ بْن حرَاش، عَنْ أَبِي مُوسي الأَشْعَرِيّ، قال: قال رَسُولُ الله: «خُعِرْتُ بَئِنَ الشّفَاعَة وَبَئِنَ أَنْ يُدْخُل نَصَّفُ أَمْتَي الجُنّة. فَاخْتَرْتُ الشّفَاعَة. لِإنّهَا أَعُمُ وَأَكْفى. أَتْرَوْنَها للمُتَقَين؟ لأ. وَلكتَها للمُذْنيين، الْخَطَانِينَ المُتَلَوِّينَ».
- وجاءت هذه الرواية أيضاً في مسند الإمام أحمد ولكن في سندها رجل مجهول؛ «حدثنا عبد الله ثنا أبي ثنا معمر بن سليمان الرقى أبو عبد الله ثنا زياد بن خيثمة عن على بن النعمان بن قراد عن رجل عن عبد الله بن عمر عن النبى ﷺ قال ... ». ( مسند الإمام أحمد: الرواية: ٥٤٥٢ )
  - ۱۲۲. تقریب التهذیب، ت: ۲۷۵۸، ج۱/ص ۱۲۳
  - ١٢٤. تهذيب التهذيب، ت: ٢٨٤٥، ج٤/ص ٢٨٥-٢٨٦
- ١٢٥. قال أبو يعلى: « حدثنا شيبان حدثنا حرب بن سريج المنقري حدثنا أيوب السختياني عن نافع عن ابن عمر قال: كنا نمسك عن الاستغفار لأهل الكبائر حتى سمعنا رسول الله يَشْق يقول: ﴿ إِنَّ الله لا يَغْفُرُ أَنْ يُشْرَكُ بِه وَيَغْفُرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمْن يَشَاءُ ﴿ قال: إِنِي ادخرت دعوتي شفاعة لأهل الكبائر من أمتي. قال فأمسكنا عَن كثير مما كان في أنفسنا ثم نطقنا بعد ورجونا» « ( مسند أبي يعلى، الرواية: ٥٨١٧ ) . وذكر هذه الرواية الضعيفة واحتج بها ابن كثير ( تفسير ابن كثير ، ج٢/ ص٣١٣ )، والألوسي( تفسير الألوسي، ج٣/ص٥٠٥ ).
  - ١٢٦. المعجم الأوسط، الرواية: ٥٩٤٢، ج٤/ص٢٦٦
    - ١٢٧. التمهيد، ج ٧/ ص٦٦-٧٤
    - ١٢٨. مسند البزار، الرواية: ٥٨٤٠
    - ١٢٩. الاعتقاد للبيهقي، ج١/ص ٣٠٥
  - ١٣٠. السنة لابن أبي عاصم، الرواية: ٨٥٤، ج١/ص٧٧٥



# ન્યુસિં (કેન્ટ્ર - યુકોરેલેક્સ છો દેવસ –

١٣١. شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، الرواية: ٢٠٠١، المجلد ٢/ص ١٢٨

۱۳۲. تهذیب التهذیب، ت: ۱۲۳۲، ج ۲/ص ۲۰۷

۱۳۳. تقريب التهذيب، ت: ۱۱۲۸، ج۱/ص ۱۹۳

١٣٤. الكامل في ضعفاء الرجال، ج ٣/ص ٣٣٧

۱۳۵. تفسیر الطبري، ج٥/ص١٢٦

١٣٦. الدر المنثور، ج٢/ص ٣٠٢

۱۱۲۷. تفسير الرازي، ج١٠/ص١١٢

۱۳۸. تفسير السمرقندي، ج١/ص ٣٥٩

١٣٩. تفسير الخازن، من تفسير الآية ٤٨ من سورة النساء.

۱٤٠. تفسير ابن کثير، ج٢/ص ٣١٢

۱٤١. ميزان الاعتدال، ت: ٩٢٩٧، ج ٤/ص ٣٢١

۱٤٣. تهذيب التهذيب، ت: ٢٩٤٣، ج٤/ص٣٤٧–٣٤٨

. قال الطبري في تفسيره: «حدثني ابن البرقي، قال: ثنا عمر و بن أبي سلمة، قال: ثنا أبو معاذ الخراساني، عن مقاتل بن حيان، عن نافع، عن ابن عمر، قال: كنا معشر أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم نري أو نقول: إنه ليس شيء من حسناتنا إلا وهي مقبولة، حتى نزلت هذه الآية ﴿ أطيعُوا الله وأطيعُوا الرّسُول وَلا تنطلوا أعمالُكُم ﴾ فلما نزلت هذه الآية قلنا: ما هذا الذي يبطل أعمالنا؟ فقلنا: الكبائر والفواحش، قال: فكنا إذا رأينا من أصاب شيئا منها قلنا: قد هلك، حتى نزلت هذه الآية ﴿ إِنَّ الله لا يَغْفُرُ أَنْ يُشْرُكُ بِهِ وَيَغْفُرُ ما دُونَ ذلك لَنْ يَشاءُ ﴾ فلما نزلت هذه الآية كففنا عن القول في ذلك، فكنا إذا رأينا أحدا أصاب منها شيئا رجونا له ». ( وجاءت هذه الرواية عند تفسير الآية ٥٣ من سورة الزمر، ج ٢٤/س ١٦).

١٤٥. انظر ص ١٥ من هذا البحث.

١٤٦. جاء عند التعلبي: « المسيب بن شريك، عن مطرف بن الشخير قال: قال ابن عمر: كناً على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا مات الرجل منا على كبيرة شهدنا أنّه من أهل النار، حتى نزلت هذه الآية ﴿ إِنَّ الله لا يَغْفَرُ أَنْ يُشَرِّكُ بِه وَيَغْفَرُ مَا دُونَ ذَلكَ لَمْنُ يَشَاءُ ﴾، فأمسكنا عن الشهادات». ( تفسير التعلمي، من تفسير الآية ٤٨ من سُورة النساء .)، وانظر ( تفسير أبي حيان الأندلسي، ج٣/ص ٢٨). و( تفسير الحازن، من تفسير الآية ٤٨ من سورة النساء ). و( تفسير الرازي، البغوي، ج١/ص ٢١٦). و( تفسير الرازي، ج١/ص ٢٥٦).

١١٤٠. ميزان الاعتدال، ت: ١٥٤٥، ج٤/ص ١١٤

١٤٨. قال ابن عبد البر: «حدثني أحمد بن محمد، حدثنا أحمد بن الفضل، حدثنا الحسن بن علي الرافقي، حدثنا أبو أمية محمد بن إبراهيم، حدثنا حفص بن عمر بن ميمون القرشي، حدثنا ثور بن يزيد، عن هشام بن عروة، عن أسماء بنت عميس، أنها قالت: يا رسول الله، ادع الله أن يجعلني بمن تشفع له يوم القيامة،

### وَمِينَ الْأَوْمِينَ الْأَوْمِينَ الْأَوْمِينَ الْأَوْمِينَ الْأَوْمِينَ الْأَوْمِينَ الْأَوْمِينَ الْأَوْمِين

فقال لها رسول الله صلى الله عليه وسلّم: «إذن تخمشك النار، فإن شفاعتي لكل هالك من أمتي تخمشه النار» ( التمهيد، ج٧/ص ٤٦ )

- تقريب التهذيب، ت: ١٤٢٦، ج١/ص ٢٢٨ .1 29
- عون المعبود شرح سنن أبي داود، ج١٣/ص ٧١ .10.
  - تفسير ابن كثير، ج٢ /ص ٢٦٨ .101
  - انظر ص ٢ من هذا البحث. .101
- انظر ص ١٦-١٧ والهامش ٢٢ امن هذا البحث. .105
  - المستدرك على الصحيحين، ج١/ ص١٤٠ .108
    - تفسير الرازي، ج٣/ص٦٣ .100
- حاشية ابن القيم على سنن أبي داود، ج١٣/ص٧٧-٧٨ .107
- .104
- المقصود هنا هو الدكتور مصطفى محمود صاحب كتاب ( الشفاعة ).
- الشفاعة في الآخرة بين النقل والعقل، ص ٣٤ . ومما قاله فضيلة الشيخ القرضاوي أيضاً: « فقد ركب .101 المعتزلة متن الشطط، حين اجترءوا على رد الأحاديث الصحيحة المستفيضة في إثبات الشفاعة في الآخرة للرسول عليه الصلاة والسلام، ولإخوانه الأنبياء والملائكة وصالحي المؤمّنين، في عصاة المُوحدين، فيكرمهم الله تعالى بفضله ورحمته وشفاعة الشافعين، فلا يدخلون النَّار أصلاً، أو يدَّخلونها ويخرجون منها بعد حين، ويكون مصيرهم إلى الجنة...». (الشفاعة في الآخرة بين النقل والعقل، ص ٥٠ )
  - الشفاعة في الآخرة بين النقل والعقل، ص ٢٢ .109
- الأحاديث التي ذكرها الشيخ القرضاوي ( الشفاعة في الآخرة بين النقل والعقل، ص٤٦-٤٧ ) .17. قد ذكرناها في مواضعها من هذا البحث:-
- ( يخرج قوم من النار بشفاعة محمد ﷺ فيدخلون الجنة ويسمون الجهنميين )، ( انظر ص١١١ وما بعدها من هذا البحث).
  - ( يخرج من النار قوم بالشفاعة كأنهم الثعارير )، ( انظر هامش ٣٤٧ من هذاالبحث)
  - ( يدخلُّ الجنة بشفاعة رجل من أمتي أكثر من بني تميم )، ( انظر هامش٣٣٥ من هذا البحث)
    - ( يشفع الشهيد في سبعين من أهل بيته )، ( انظر هامش ٣٣٥ من هذا البحث )
- ( أسعد الناس بشفاعتي يوم القيامة من قال: لا إله إلا الله خالصاً من قلبه ). هذه الرواية دعوة من رسول الله ﷺ إلى الإيمان الخالص الذي به ينال المسلم حظه من الشفاعة الكبرى يوم القيامة. (انظر هامش ٣٤٧ من هذا البحث)
- ( لكل نبي دعوة، فأريد إن شاء الله، أن أختبئ دعوتي شفاعة لأمتى يوم القيامة ). ليس في هذه الرواية وعد لأصحاب الكبائر بشفاعة الخروج من نار جهنم أو التجاوز عن ذنوبهم. هذه الرواية تشرحها وتبين معناها رواية الشفاعة العظمي (انظر ص ٩٥٣ من هذا البحث ).
- ( فيشفع النبيون والملائكة والمؤمنون، فيقول الجبار: بقيت شفاعتي، فيقبض قبضة من النار يخرج أقواماً قد امتحشوا – أي احترقوا – فيلقون في نهر بأفواه الجنة يقال له ماء الحياة ... ). هذه الرواية لم تسلم من نقد سندها ومتنها (انظر ص١٠٢ - ٣٠١ من هذا البحث)
  - الشفاعة في الآخرة بين النقل والعقل، ص ٤٧ .171
- ومما قاله الشيخ الدكتور القرضاوي: « إن علم التوبة: علم مهم، بل ضروري، والحاجة إليها ماسة، .177 وخصوصاً في عصرنا، وقد غرق الناس في الذنوب والخطايا، ونسوا الله فأنساهم أنفسهم، وتكاثرت عليهم المغريات بالشر، والمعوقات عن الخير، وتكالبت على صدهم عن سبيل الله، وإغرائهم بسبل الشيطان وسائل جهنمية، وأجهزة جبارة، تُقرأ وتُسمع وتُشاهد، وتؤثر بالصوت وبالصورة وبالنغم واللحن،



وبالتمثيل والتهويل، وتعاونت على ذلك شياطين الإنس والجن، وأعداء الداخل والخارج، وساعد على ذلك الأنفس الأمارة بالسوء، وركونها إلى الدنيا، ونسيانها للموت، وللحساب، وللجنة والنار، وغفلتها عن ربها وخالقها الواحد القهار، فلا عجب إذا أضاعوا الصلوات واتبعوا الشهوات، ونقضوا عهد الله من بعد ميثاقه، وفرطوا في حدود الله، وحقوق الناس، واستمرؤوا أكل أموال الناس بالباطل، ولم يبالوا بما كسبوا من مال: أكان من حلال أم من حرام »( في الطريق إلى الله (٤ – التوبة إلى الله )، ص ٨ . .

ومما قاله الشيخ القرضاوي في ( الهامش ١ ص ٢٤ من كتاب التوبة) ما نصه: « كما فعل ذلك الدكتور .175 مصطفى محمود والأستاذ خالد محمد خالد وآخرون ممن هداهم الله.

> في الطريق إلى الله ( ٤ - التوبة إلى الله )، ص ٢٣ - ٢٤ .178

> في الطريق إلى الله ( ٤ – التوبة إلى الله )، ص ٩ – ١٠ .170

> > في الطريق إلى الله (٤ - التوبة إلى الله)، ص ٨

أين الخلل؟، ص ٥ .177

أين الخلل؟، ص ٨٤ .174

أين الخلل، ص ٩ .179

.177

أين الخلل؟، ص٣٦ .17.

أين الخلل؟، ص ٥٨ .171

أين الخلل؟، ص ٣ .177

أين الخلل؟، ص ٧ .175

أين الخلل؟، ص ٤٠ .172

تلبيس إبليس، ص٥٥ ٣٤٦-٣٤٦ .140

> تلبيس ابليس، ص ٣٢٣ .177

صيد الخاطر، ص ١٧٥ – ١١٨ .177

> صيد الخاطر، ١٤-٥١٤ .174

الروح، ص ٢٥٨–٢٥٩ . وانظر كذلك ما كتبه ابن القيم عن النمني والرجاء في كتاب ( مدارك .179 السالكّين، ج٢/ص ٤٤-٥٥)

> الشفاعة، ص ١٩٢، نقلاً من (الأصول من الكافي ج٢/ص١٠٦٨ الحديث ٥) ٠٨٨.

الذنوب الكبيرة، ج١ /ص ٩٦ .181

موسوعة أسماء الله الحسني، ج١/ص ٢٢٠- ٢٢١ . 1 1 7

أثر الذنوب في هدم الأمم والشعوب، ص ٤٣-٤٤ . ۱ ۸ ۳

ومن العجائب التي ذكرت عن أبي نواس ما جاء في كتاب ( الوافي بالوفيات ): » وقال عبد الله بن . 1 \ & صالح الهاشمي: حدثني من أثق به، قال: رأيت أبا نواس في النوم، وهو في نعمة كبيرة، فقلت له: أبا نواس. قال: نعم. قلت: ما فعل الله بك؟ قال: غفر لي، وأعطاني هذه النعمة. قلت: ومم ذاك وأنت كنت مخلطاً؟ فقال: إليك عني، جاء بعض الصالحين إلى المقابر في ليلة من الليالي، فبسط رداءه، وصف قدميه، وصلى ركعتين لأهل المقابر، قرأ فيهما ألفي مرة ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَخُدٌ ﴾ وجعل ثوابها لأهل المقابر؛ فغفر الله لأهل المقابر عن آخرهم، فدخلت أنا في جملتهم « ( الوافي بالوفيات، ترجمة أبي نواس الحسن بن هاني، بن عبد الأوَّل بن الصِّبَاح، أبو عليّ الحكميّ ). والله المستعان، كيف أصبحت هذه الروى دليلا لكسب المغفرة لمن مات على ذنوبه؟!.

### نهون تَذَكُونه نَوْ الْكُونِيونَ الْمُعَلِيقِي الْمُعْلِيقِيقِ الْمُعْلِيقِ الْمُعْلِيقِ الْمُعْلِيقِ الْمُعْلِيقِ الْكُونِيونَ الْمُعْلِيقِ الْكُونِيونَ الْمُعْلِيقِ الْمُعِلِيقِ الْمُعْلِيقِ الْمُعْلِيقِ الْمُعْلِيقِ الْمُعْلِيقِ الْمُع

- ١٨٥. انظر بعضاً من أقوالهم في ص ٦٤ من هذا البحث .
  - ١٨٦. الشفاعة، ص ٧٠- ٧١
    - ١٨٧. الشفاعة، ص ٧٤
  - ۱۸۸. تفسیر ابن عاشور، ج۲۶/ ص۲۰۱
- 11. المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٧٦٤٣، ج٤/ص٢٨١
  - ١٩٠. تفسير الثعلبي، من تفسير الآية ٧٠ من سورة الفرقان.
    - ١٩١. طريق الهجرتين، ص ٢٧٩
- ١٩٢. تفسير الشعراوي، ج١٧/ ص١٠٥١. من تفسير الآية ٧٠ من سورة الفرقان.
  - ١٩٢. الحق الدامغ، ص٢٠٢
  - ١٩٤. تفسير الطبري، ج١/ص ٢٦٨
- ١٩٥. أقول هنا نفس العبارة التي قالها ابن العربي في كتابه (أحكام القرآن، ص ٤٣٦) في حق الإمام الطبري:
   ١٩٥ ... يَا لَهَا هَفْوَةٌ مِنْ عَالَم بِالْقُرْآن وَالسُّنَة، وَإِنِّي لَأَعْجَبُكُمْ مِنْ ذَلِكَ ؟ إِنَّ الَّذِي أَجُرُاهُ عَلَى هَذَا التَّأُولِل،
   وَلَمْ يُرِدُ أَنْ يُصَرِّحَ بِأَنَّهُ أَخَدَهُ مِنْهُ، هُو حَدِيثٌ غَرِيبٌ رَوَاهُ ابْنُ وَهْبٍ ... » (وَانظر أيضاً تفسير القرطبي،
   ج٥ الص١١٥)
  - ١٩٦. تفسير الطبري، ج٥/ص ٢٩٣
  - 197. تفسير الشوكاني، ج1/ص ٨٢١، من تفسير الآية ١٢٣ من سورة النساء.
    - ١٩٨. في ظلال القرآن، المجلد ٢/ ص ٧٦٢-٧٦٣
    - ١٩٩. أثر الذنوب في هدم الأمم والشعوب، ص ٢٥
      - ۲۰۰. تفسیر ابن کثیر، ج۲/ ص۳۹۷
      - ٢٠١. أثر الذنوب في هدم الأمم والشعوب، ص ٦
        - ۲۰۲. شرح الكبائر، ص ١٦١
    - ٢٠٣. الشفاعة وأنواعها في السنة المطهرة، ص ٤٧
      - ٢٠٤. تفسير الطبري، ج١٨/ص١٠٠
      - ٢٠٥. تفسير الرازي، ج٢٣/ص١٧٦
  - ٢٠٦. تفسير الشوكاني، ج٥/ص ٥٣٠، من تفسير الآية ١ من سورة المطففين.
    - ٢٠٧. تفسير ابن عطية، ص ١٩٥٦، من تفسير الآية ١ من سورة المطففين.
      - ۲۰۸. تفسیر ابن کثیر، ج۷/ ص ۲۳۷
  - ٢٠٩. تفسير السعدي، ص ٨٧٤-٨٧٥، من تفسر الآيات ١- ٦ من سورة المطففين.
    - ۲۱۰. تفسير الطبري، ج٥/ص٣٦
    - ۲۱۱. تفسير ابن كثير، ج٢/ص ٢٥٥
    - ۲۱۲. فتح الباري، ج٤/ص ٢١-١٥
    - ۲۱۳. تفسير الطبري، ج١٠/ص١٢١
    - ۲۱۶. تفسير القرطبي، ج٨/ ص٩٧
    - ٢١٥. تفسير الألوسي، ج٢/ص٢٢



# عِطَّاكُمْ لَا لَحَى ﴿ وَمُنْ أَنْوَمِ مِنْ أَنْوَمِ مِنْ أَنْوَمِ مِنْ أَنْوَمِ مِنْ أَنْوَمِ مِنْ أَنْوَمِ ف

- ٢١٦. تفسير السعدي، ص١٤٨، من تفسير الآية ١٠ من سورة النساء.
- ٢١٧. تفسير الطبري، ج٤ /ص٢٧٣ . قال الطبري: «حدثني يونس، قال: أخبرنا ابن وهب، قال: قال ابن زيد في قوله: ﴿ إِنَّ الذَينَ يَاكُلُونَ أَمُولَ الْيَتَكُىٰ ظَلْما إِنَّا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَاراً وَسَيَصْلُونَ سَعِيراً ﴾ قال: قال أبي: إن هذه لاهلَ الشرك حين كانوا لايورثونهم، وياكلون أموالهم».
  - ٢١٨. انظر الهامش ٢٩١ من هذا البحث.
  - ۲۱۹. تفسير الطبري، ج۱۸/ص ۲۰۳– ۱۰۰
    - ۲۲۰. تفسير الطبري، ج٢٦/ص ١٣٤
  - ۲۲۱. تفسير الشوكاني، ج٥/ص٨٦، من تفسير الآية ١١ من سورة الحجرات.
    - ۲۲۲. تفسير أبي السعود، ج٦/ص١١٧
    - ٢٢٣. تفسير السعدي، ص ٧٦٧، من تفسير الآية ١١ من سورة الحجرات.
      - ٢٢٤. تفسير القرطبي، ج١٦/ص ١٦٨
    - ٢٢٥. تفسير الشوكاني، ج٥/ص٥٥، من تفسير الآية ٣٣ من سورة محمد.
  - ٢٢٦. تفسير ابن عاشور، ج٢٦/ص١٠٧، من تفسير الآية ٣٣ من سورة محمد.
    - ۲۲۷. تفسير الطبري، ج٧/ص ٢٠٠
  - ٢٢٨. تفسير الشعراوي، ج١٩/ص ١٢٠١٠ من تفسير الآية ٣٠ من سورة الأحزاب
    - ٢٢٩. تفسير الشوكاني، ج٢/ص٤١، من تفسير الآية ١٥ من سورة الأنعام.
      - ۲۳۰. تفسير الألوسي، ج٤/ص١٠٥
        - ۲۳۱. تفسير الطبري، ج٢/ص٥٣
    - ٢٣٢. تفسير الشوكاني، ج١/ص ٣٠٢، من تفسير الآية ١٥٩ من سورة البقرة.
      - ٢٣٣. تفسير السعدي، ص ٦٢، من تفسير الآية ١٥٩ من سورة البقرة.
        - ٢٣٤. تفسير الرازي، ج٥/ ص٢٦
        - ۲۳٥. تفسير ابن عاشور، ج٣/ص٦٦.
          - ٢٣٦. الحق الدامغ، ص ١٩٠
        - ۲۳۷. تفسير الطبري، ج٩/ص ١٠٥
    - ٢٣٨. مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، ج٣/ ص١١٥-١١٥
      - ٢٣٩. الكشاف، ج٢/ ص٨١، من تفسير الآية ٤٩ من سورة الأعراف.
        - ٢٤٠. صحيح مسلم، الرواية: ٢٠٦، ص ١٤٤
        - ٢٤١. صحيح مسلم، الرواية: ١٨٣١، ص ٢٢٦
      - ٢٤٢. صحيح ابن حبان، الرواية: ٤٨٤٧ و ٤٨٤٨، ج١١/ص١٨٦- ١٨٥.
        - ۲٤٣. مسند أبي يعلى، الرواية: ٦٠٨٨ ، والرواية: ٦١٠٣.
        - ٢٤٤. سنن البيهقي الكبرى، الرواية: ١٨٥٧٩، ج١٦/ص٤٠٨.
          - ٢٤٥. مسند إسحاق بن راهویه، ج١/ص ١١٦-١١٧
            - ٢٤٦. المعجم الكبير، الرواية: ٥٨٧٢
            - ٢٤٧. مسند أبي يعلى، الرواية: ٥٥٥٩

### نِينَ الْأَوْنِينَ فَالْأَوْنِينَ الْأَوْنِينَ الْوَنِينَ الْوَنِينَ الْأَوْنِينَ فَالْوَنِينَ الْأَوْنِينَ الْأَوْنِينَ الْأَوْنِينَ فَالْوَنِينَ الْأَوْنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِ

- المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٢٤٤، ج١/ص٤١١ . Y & A
- سنن البيهقي الكبرى، الرواية: ٢١٤٩١، ج١٥/ص ٣٣٣ . 7 £ 9
  - المعجم الكبير، الرواية: ١٣١٨٠ . 40.
  - المعجم الأوسط، الرواية: ٢٤٤٣، ج٢/ص ٤٣ . 701
  - مسند الإمام أحمد، الرواية: ٦١٨٠، ص٤٧٢ .YoY
- صحيح البخاري، الرواية: ٣١، ص٣٦. والرواية: ٦٨٧٥، ج٦/ص ١٢١٥. والرواية: ٧٠٨٣، . 707 ص ۱۲۰۲-۱۲۰۲.
  - صحيح مسلم، الرواية: ٢٨٨٨، ص ١٢١-١٢١١ . 70 %
    - سنن أبي داود، الرواية:٤٢٦٨، ص ٦٦٩ .400
  - سنن النسائي الكبري، الروايات: ٣٥٨٣ ٣٥٨٩، ج٢/ ص ٣١٦-٣١٦ . 707
    - سنن ابن ماجة، الروايات:٣٩٦٣-٣٩٦٥، ص٦٣٩ YOY.
  - مسند الإمام أحمد، الرواية: ٢٠٧١، ص ١٤٩٨، والرواية:٣٠٧٩٣، ص١٥٠٤ . ۲ 0 1
  - صحيح ابن حبان، الرواية: ٩٤٥، ج١٦/ص٢٧٣ . والرواية: ٩٨١، ٥٩٨١ ج١٦/ص٣١٩ . 709
    - سنن البيهقي الكبري، الروايات: ١٧١٣٠-١٧١٣، ج١٢/ص٣٦٦ -٣٦٧ . 77.
      - صحيح مسلم، الرواية: ٢٥٨١، ص ٢١٠٢ 177.
      - سنن الترمذي، الرواية: ٢٤١٨، ص٧٤-٥٧٥ . 777
      - مسند الإمام أحمد، الروايات: ٨٠١٦ ، و٥٩٣٩ ، و٩٨٢٩ . 777
- صحيح ابن حبان، الرواية: ٧٣٥٩، ج١٦/ص٥٥٩. والرواية: ٤٤١١، ج١٠/ص٢٥٩ -٢٦٠. . 778
  - سنن البيهقي الكبرى، الرواية: ١١٥٩٢، ج ٨/ ص ٤٩٠. . 770
    - مسند أبي يعلى، الرواية: ٢٥٠٤ . 777
    - صحیح مسلم، ۱۳۷، ص ۱۰۹ . 777
    - صحيح ابن حبان، الرواية: ٥٠٨٧، ج١١/ص ٤٨٣ . ٢ 7 ٨
      - سنن الدارمي، ج٢/ ص ٢٦٦ . 779
      - صحيح مسلم، الرواية: ١٠٦، ص ٩٨ . 77.
    - صحيح ابن حبان، الرواية: ٤٩٠٧، ج١١/ص ٢٧٢ . ۲۷1
      - سنن أبي داود، الرواية: ٤٠٨٧، ص ٦٤٣ . 777
      - سنن الترمذي، الرواية: ٢١١١، ص ٣١٦ . 7 7 7
      - سنن ابن ماجة، الرواية: ٢٢٠٨، ص ٣٥٣ 377.
        - سنن الدارمي، ج٢/ ص ٢٦٧ . 770
      - . ۲۷7
      - مسند الطيالسي، الرواية: ٤٦٧، ج١/ص٢٤٣
    - مصنف ابن أبي شيبة، الرواية: ٢٢٣٣٣، ج٦/ص٢٥١ . 7 7 7
  - صحيح البخاري، الرواية: ٢٢٢٧، ص٣٨٤، والرواية: ٢٢٧٠، ص٣٩٣ . ۲۷۸
    - صحيح ابن حبان، الرواية: ٧٣٣٩، ج ١٦/ ص٣٣٣ . ۲۷9
  - سنن البيهقي الكبرى، الرواية: ١١١٩، ج٨/ص ٣٢٠، والرواية: ١١٧٥٢، ج٩/ص٤٢ ٠٨٢.

. ۲ ۸ ٦

- سنن ابن ماجة، الرواية: ٢٤٤٢، ص ٣٩١ . ۲ ۸ ۱
  - مسند أبي يعلى، الرواية: ٦٥٧٦ . 7 . 7
- صحيح مسلم، الرواية: ٩٣٤، ص ٣٩٨ . ۲ ۸ ۳
- مسند الإمام أحمد، الروايات: ٢٣٢٩١ ، ٢٣٢٩٢ ، و٢٣٣٠٠ . ۲۸ ٤
  - صحيح ابن حبان، الرواية:٣١٤٣، ج٧/ص٤١٣ ٠٨٨٠
  - سنن البيهقي الكبرى، الرواية: ٧١٤١، ج٥/ص٤٢٠
    - مسند أبو يعلى، الرواية: ١٥٧٧ . ۲ ۸ ۷
    - المعجم الكبير، الرواية: ٣٤٢٥ . ۲ ۸ ۸
  - مصنف ابن أبي شيبة، الرواية: ١٢٠٦٠، ج٣/ص ٢٦٤ . 7 . 9
    - مصنف عبد الرزاق، الرواية: ٦٦٩٠، ج٣/ص ٢٣٧ . ۲9 .
  - المستدرك على الصحيحين، الرواية: ١٤١٣، ج١/ص٩٥٩ . 791
- صحيح البخاري، الرواية: ٤٨٨٦، ص ٨٩٣ . وكذلك الرواية: ٥٩٣١، ص ١٠٧٠، . 797 والرواية: ٥٩٣٩، ص ١٠٧١ ، والرواية: ٥٩٤٣، ص ١٠٧٢ ، والرواية: ٥٩٤٨، ص
  - صحيح مسلم، الرواية: ٢١٢٤، ص ٩٤٦ . ۲97
  - سنن أبي داود، الرواية: ١٦٨، ص٥٥٤ . 79 2
  - سنن الترمذي، الرواية: ١٧٥٩، ص ٤٤، والرواية: ٢٧٨٣، ص ٢٥١. . 790
- سنن النسائي الكبرى، الرواية: ٩٣٧٦، ج٥/ص ٤٣١، والرواية: ٩٣٧٨، ج٥/ص ٤٢١ . 797
  - مسند الإمام أحمد، الروايات: ٤١٢٩، و٤٢٢٩، و٤٣٤٣، و٤٣٤٤، و٤٣٤٤ . ۲9٧
- صحيح ابن حبان، الرواية: ٥٠٥٥، ج١٢/ص ٣١٥، والرواية: ٥٥٥، ج١٢/ص٣١٣-. ۲91 317
  - سنن البيهقي الكبرى، الرواية: ١٥٠٨١، ج١١/ص ١٧٣-١٧٤ . 799
    - مسند أبي يعلى، الرواية: ١٤٤٥ ٠٠٠.
    - المعجم الكبير، الرواية: ١٠٣٠٩، والرواية: ٧٥٩٥ ۲۰۱.
      - مسند الطيالسي، الرواية: ١٨٢٦، ج٢/ص٣٨٨ . ٣ . ٢
        - مسند ابن الجعد، الرواية: ٧٣٨ . ٣ . ٣
    - مصنف ابن أبي شيبة، الرواية: ٢٠٩٧٣، ج٦/ص ٧٦ ۲۰٤.
      - رياض الصالحين، ص ٩٢٩ ٩٣٠ .٣.0
- قال عكاشة عبد المنان عند تعريفه اللغوي لكلمة ( لعن ): « وقد قال الراغب في ( المفردات ) : ۲٠٦. اللعن: الطرد والإبعاد على سبيل السخط، وذلك من الله في الآخرة عقوبة وفي الدنيا انقطاع من قبول رحمته وتوفيقه، ومن الإنسان دعاء على غيره » . ( هو ُلاء لعنهم الله، ص ٥ )
  - الذنوب الكبيرة، ج١/ ص٢٦١، نقلاً عن فروع الكافي ج٥/ص ٤١٥، باب الزاني، ح٣ . . . .
    - الذنوب الكبيرة، ج٢/ص ١٦٠ . نقلاً عن وسائل الشيعة ص ٨١، ح ١٣ .٣.٨
    - الذنوب الكبيرة، ج٢/ص ٢٣٠، نقلاً عن المكاسب، ج١/ باب الغيبة، ص ١١٣ . ٣ . 9

- . ٣١. قال ابن القيم: « وأما الذوق الواجب فتناول الطعام والشراب عند الإضطرار إليه، وخوف الموت، فإن تركه حتى مات مات عاصيا قاتلا لنفسه، قال الإمام أحمد وطاووس: من اضطر إلى أكل الميتة فلم يأكل حتى مات، دخل النار». ( مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، ج١/ ص١٨٤)
- 711. مسند ابن الجعد، الرواية: ٨٢٣. وجاءت هذه الرواية أيضاً في مصنف ابن أبي شيبة (الرواية: ١٨٧٠، ح٥ اص ٣٥٥) : « حدثنا أبو بكر قال حدثنا شبابة بن سوار عن شعبة عن قتادة قال سمعت رفيعا أبا العالية قال قال علي: ... «. هذه الرواية رأي الإمام علي كرم الله وجهه. وقال الإمام ابن كثير في تفسيره : « وفي السنن: القضاة ثلاثة: قاض في الجنة، وقاضيان في النار، رجل علم الحق وقضى به فهو في الجنة، و رجل حكم بين الناس على جهل فهو في النار، ورجل علم الحق وقضى بخلافه فهو في النار». ( تفسير ابن كثير، ج٤ اص ٧٧٥).
  - ٣١٢. الشفاعة، ص ١٧٩
  - ٣١٣. الذنوب الكبيرة، ج١/ص ٢٠٣، نقلاً عن وسائل الشيعة، ج١١/ص ٢٦١، باب ١٥، ح١١.
    - ٣١٤. الذنوب الكبيرة، ج ١/ ص٢٧١، نقلاً عن الكافي ج٧/ص٣٨٣، باب شهد الزور، ح١
- ٣١٥. الشفاعة، ص ٢٤٣، وعلق الحيدري على هذه الرواية بقوله: « وقوله عليه السلام: ( ومتى ندم كان تائباً مستحقاً للشافعة ) ليس المراد التوبة المصطلحة لأنها بنفسها شفيعة منجية كما سيأتي، وإنما المقصود الرجوع إلى الله تعالى وإلى الدين فيكون مرضياً مستحقاً للشفاعة » ( الشفاعة، ص ٢٤٤ )
  - ٣١٦. الذنوب الكبيرة، ج١/ص ٢٠، نقلاً عن بحار الأنوار: المجلد ٣ باب الشفاعة.
  - ٣١٧. الذنوب الكبيرة، ج ١/ص ١٠٤، نقلاً عن الوسائل: ج٩١/ص١٣، باب ٥، ح١.
    - ٣١٨. الذنوب الكبيرة، ج١/ص١٧
    - ٣١٩. الذنوب الكبيرة، ج١/ص ٢٢
- ٣٢٠. تفسير المراغي، ج ١ /ص ٧٧-٩٨ . وتتمة أقوال المراغي: « ... ولكن جاء في السنة الصحيحة ما يؤيد وقوعها كقوله ﷺ ( شفاعتي الأهل الكبائر من أمتي، فمن كذب بها لم ينلها ) »، هذه الرواية التي أشار اليها الشيخ المراغي لا تقوم بها حجة لضعف طرقها كما تبين في هذا البحث.
  - ٣٢١. تفسير ابن عطية، ص ١٩٢١، من تفسير الآية ٤٨ من سورة المدثر.
  - ٣٢٢. تفسير ابن عطية، ص١٣٠، من تفسير الآية ٢٢ من سورة البقرة.
    - ٣٢٣. تفسير ابن عطية، ص٨٦٨، من تفسير الآية ٨٠ من سورة التوبة.
- ٣٢٤. تفسير ابن عطية، ص ١٨٦٠–١٨٦١، من تفسير الآية ٦ من سورة المنافقون . قال ابن عطية قبل هذه العبارة: « و في حديث آخر: (لو علمت أني إن زدت على السبعين غفر لهم لزدت ) ، فكانه عليه الصلاة والسلام رجا أن هذا الحدليس على جهة الحتم جملة، بل على أن ما يجاوزه يخرج عن حكمه، فلما فعل ابن أبي وأصحابه ما فعلوا شدد الله تعالى عليهم في هذه السورة ....
  - ٣٢٥. تفسير ابن عطية، ص١٧٤٢-١٧٤٣، من تفسير الآية ٦ من سورة الحجرات.
    - ٣٢٦. تفسير الرازي، ج٣١/ ص١٥
    - ٣٢٧. الآية التي يفسرها الشيخ الشنقيطي هنا هي الآية ٣١ من سورة الأحقاف.
      - ۳۲۸. تفسير الشنقيطي، ج٧/ص ٢٦٥-٢٦٥
      - ٣٢٩. تفسير الشنقيطي، ج٢/ص ٣١ ، من تفسير الآية ٦ من سورة المائدة.
        - ۳۱. تفسير الشنقيطي، ج٢/ص ٣١
        - ٣٣١. تفسير الشنقيطي، ج٦/ص ١٥٥

. ٣٣٣

٥٣٣.

٣٣٢. لمزيد من العلم حول ( مفهوم المخالفة ) راجع كتاب ( طلعة الشبمس ) للإمام نور الدين السالمي رحمه الله تعالى، ( ج1/ص71ه وما بعدها )

تفسير ابن عطية، ص ١٩٢١، من تفسير الآية ٤٨ من سورة المدثر. هذا النص الذي ذكره ابن عطية هنا جزء من رواية طويلة ذكرها ابن أبي شيبة ( مصنف ابن أبي شيبة، الرواية: ٣٣٤٢٦ )، جم/ص ٦٧٨ ) والحاكم ( المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٨٥١٩، ج٤/ص ٥٤١ – ٥٤٣ )، والطبراني ( المعجم الكبير، الرواية: ٧٦٦١ ). وهذه الرواية ضعيفة لورودها من قبل أبي الزعراء عبد الله بن هانئ الكندي الراوي عن عبد الله بن مسعود منت ( انظر ص ٨٦ من هذا البحث )

٣٣٤. تفسير ابن عطية، ص١٩٢١، من تفسير الآية ٤٨ من سورة المدئر.

قال الأمام الطبري: «حدثنا بشر، قال: ثنا يزيد، قال: ثنا سعيد، عن قتادة ﴿ فَمَا نَنْفَهُمْ شَفَاعَةُ الشّافعينَ ﴾ تعلمن أن الله يثيفها المؤمنين يوم القيامة. ذُكر لنا أن نبي الله صلى الله عليه وسلّم كان يقول: «إنّ مِنْ أُمّتي رَجُلاً يُلْدَّخُلُ الله بشفاعته الجنّة أكثرَ من بني تميم». قال الحسن: اكثر من ربيعة ومضر، كنا نحدَث أنّ الشهيد يشفع في سبعين من أهل بيته». ( تفسر الطّبري، ج ۲ / ص ١٦٧)

٣٣٦. تقريب التهذيب، ت: ٢٢٨٣، ج١ / ص ٣٤٩

٣٣٧. قال التعلبي : « وأخبرنا ابن فنجويه قال: حدّثنا ابن حمدان قال: حدّثنا ابن ماهان قال: حدّثنا موسى بن إسماعيل قال: حدّثنا حماد قال: حدّثنا ثابت عن الحسن أن رسول الله (عليه السلام) قال: « يقول الرجل من أهل الجنة يوم القيامة أي ربي عبدك فلان سقاني شربة من الماء في الدنيا فشفعني فيه، فيقول اذهب فأخرجه من النار فيذهب فيتجسس النار حتى يخرجه منها». وبإسناد عن حماد عن خالد الحذاء عن عبدالله أبن شفيق عن رجل من بني تميم قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «ليشفعن رجل من أمني لاكثر من بني تميم قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «ليشفعن رجل من أمني لاكثر من بني تميم الله عليه، من تفسير الآية ٤٨ من سورة المدثر ) .

٣٨٤. سير أعلام النبلاء، ج١٧/ص٣٨٤

٣٣٩. انظر ص ١١١ من هذا البحث.

.٣٤٠ قال النعلبي: « وأخبرنا الحسن قال: حدَّثنا عمر بن نوح البجلي قال: حدَّثنا أحمد بن محمد بن شاهين قال: حدَّثنا عبدالله بن عمر قال: حدَّثنا أبو معاوية قال: حدَّثنا داود بن أبي هند عن عبدالله بن قيس الأسدي عن الحرث بن أقشن قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «من أمتي من سيدخل الله بشفاعته الجنة أكثر من مضر». ( تفسير النعلبي، من تفسير الآية ٤٨ من سورة المدثر )

٣٤١. سنن ابن ماجة، الرواية: ٤٣٢٣، ص ٧٠١

٣٤٢. مصنف ابن أبي شيبة، الرواية: ٢٧٤٣٧، ج٧/ص٢٤٢

٣٤٣. المستدرك، الرواية: ٢٣٩، ج١/ص ١٤٣، والرواية: ٢٥٧٨، ج٤/ص ٦٣٥

٣٤٤. مسند أبي يعلى، الرواية: ١٥٨١

٣٤٥. منتخب عبد بن حميد، الرواية: ٤٤٣، ص ١٦٤

٣٤٦. الآحاد والمثاني، ( ذكر الحارث بن أقيش الأسدي مُثُث )، ص ٢٠٣ - ٢٠٤

٣٤٧. المعجم الكبير، الرواية: ٣٣٦٠

٣٤٨. كتاب التوحيد، الرواية: ٤٧١، ج٢/ص ٧٤٢

۳٤٩. تهذیب التهذیب، ت: ۳۲۹۲، جه/ص ۳۲۳

٣٥٠. انظر ص ٨٨ من هذا البحث.

٣٥١. سنن الترمذي، الرواية: ٢٤٣٩، ص٧٩٥

# نين كَا تُوْسِيقُ كَا تُوْسِيقُ كَا تُوْسِيقُ كَا تُوْسِيقُ كَا تُوْسِيقًا كَانُوسِيقًا كُوسِيقًا كُوسِ

- ٣٥٢. كتاب التوحيد، الرواية: ٤٧٥ ٤٧٦، ج٢/ص ٧٤٦-٧٤٧
  - ٣٥٣. مسند الإمام أحمد، الرواية: ١١١٦٥، والرواية: ١١٦٢٧
    - ٣٥٤. تفسير الألوسي، ج٨/ص٥٦٤
- ٣٥٥. قال الإمام الطبري (ج٢٩ / ص ١٦٧): «حدثنا أبو كُريب، قال: ثنا ابن إدريس، قال: سمعت عمي وإسماعيل بن أبي خالد، عن سلمة بن كهيل، عن أبي الزعراء، قال: قال عبدالله: لا يبقى في النار إلا أربعة أو ذو الأربعة. الشك من أبي جعفر الطبري ثم يتلو: ﴿ ما سَلَكَكُمْ في سَقَرَ قالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ وَلَمْ نَكُ نُطعُمُ المشكينَ وكُنَا نَخُوضُ مَعَ الخائضينَ وكُنَا نُكذَبٌ بِبَوْم الدّين ﴾».
  - ٣٥٦. تفسير روح البيان، ج١٠/ص ٢٤١
    - ٣٥٧. تفسير البغوي، ج٤/ ص٣٨٧
  - ٣٥٨. تفسير الثعلبي، من تفسير الآية ٤٨ من سورة المدثر.
  - ٣٥٩. تفسير الخازن، من تفسير الآية ٤٨ من سورة المدثر.
  - ٣٦٠. شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، الرواية: ٢٠١١، المجلد ٢/ ص ١٣٠
    - ٣٦١. انظر ص ٨٢ من هذا البحث.
    - ٣٦٢. تفسير البغوي، ج٣/ ص٣٦٢
    - ٣٤٣. تفسير ابن الجوزي، ج٣/ص ٣٤٣
    - ٣٦٤. تفسير روح البيان، ج٦/ص ٢٩٠
    - ٣٦٥. سنن ابن مآجة، الرواية: ٣٦٨٥، ص ٩٩٥-٩٩٥
      - ٣٦٦. تفسير القرطبي، ج٣/ص١٧٩
      - ٣٦٧. الترغيب والترهيب، الرواية: ٢٥، ج٢/ص ٥٠
    - .٣٦٨ تفسير الثعالبي، ج٣/ص ٧٦-٨٧، من تفسير الآية ٣٠ من سورة فاطر.
      - ٣٦٩. تفسير البغوي، ج٤/ص ٣٨٧، من تفسير الآية ٤٨ من سورة المدثر.
        - ٣٧٠. انظر ص٩٤ من هذا البحث.
- ٣٧١. قال ابن حجر في تقريب النهذيب(ت: ٧٧١١، ج٢/ص٣٢٠ ): « يزيد بن أبان الرقاشي، أبو عمرو البصري ... ضعيف».
- ٣٧٢. مسند أبي يعلى، الرواية: ٣٤٩٣ ، قال أبو يعلى: «حدثنا روح بن عبد المؤمن حدثنا علي ابن أبي سارة عن ثابت عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: ... ».
  - ٣٧٣. تهذيب التهذيب، ت: ٤٩٠٦، ج٧/ ص ٢٧٦
    - ٣٠٨. تفسير ابن كثير، ج٢/ص٣٠٨
      - ۳۰۳. الدر المنثور، ج٢/ص ٣٠٣
  - ٣٧٦. مسند الإمام أحمد الرواية: ٢٦٥٥٩، ص١٩٣٦
  - ٣٧٧. المستدرك على الصحيحين، الرواية: ١٩٧٨، ج٤/ص ٦١٩
  - ٣٧٨. تفسير ابن أبي حاتم، الرواية: ٦٦٧٨، المجلد٣/ص ٢٤٢، من تفسير الآية ٧٢ من سورة المائدة
    - ٣٧٩. تهذيب التهذيب، ت: ٣٠١٧، ج٤ /ص ٣٨٣
- .٣٨٠. مسند البزار، الرواية: ٦٤٩٣ . قال البزار: « وبإسناده [ حدثنا أحمد بن مالك القشيري : نا زائدة بن أبي الرقاد، عن زياد النميري، عن أنس ] عن النبي صلى الله عليه وسلّم قال: «الظلم ثلاثة فظلم لا يغفره

. ٣ ٨ ٢

. ٣ ٨ ٣

٢٨٦.

الله، وظلم يغفره وظلم لا يتركه الله فأما الظلم الذي لا يغفره الله فالشرك، وقال الله ﴿ إِنَّ الشَّرْكُ لُظُلمٌ عظيم ﴾ (لقمان: ١١)، وأما الظلم الذي يغفره الله فظلم العباد لانفسهم فيما بينهم وبين ربهم، وأما الظلم الذي لا يتركه فظلم العباد بعضهم بعضاً حتى يدين لبعضهم من بعض»

۳۸۱. تقریب التهذیب، ت: ۲۰۹۳، ج۱/ص ۳۲۲

مسند الطيالسي، الرواية: ٢١٠٩، ج٢/ص ٥٣٦ ـ « حدثنا أبو داود قال حدثنا الربيع عن يزيد عن أنس قال قال: رسول الله يُؤتج الظلم ثلائة: فظلم لا يتركه الله، وظلم يغفر، وظلم لا يغفر، فأما الظلم الذي لا يقركه لا يغفر فالشرك لا يغفره الله وأما الظلم الذي يغفر فظلم العبد فيما بينه وبين ربه، وأما الظلم الذي لا يتركه فيقص الله بعضهم من بعض».

تهذیب التهذیب، ت: ۱۹۷٤، ج۳/ص ۲۲۱–۲۲۲

٣٨٤. تقريب التهذيب، ت: ١٩٠٠، ج١/ص٢٩٥

۳۸۰. تهذیب التهذیب، ت: ۸۰۰۰، ج۱۱/ص۲۶۸ – ۲۲۹

المعجم الصغير، الرواية: ٩٦، ح أص ٦٩ - ٧٠ . وأيضاً انظر ( المعجم الكبير، الرواية: ٩٦١٣ ) قال الطبراني: حدثنا أحمد بن عمران أبو موسى السوسي ببغداد حدثنا أبو الربيع عبيد الله بن محمد الحارثي حدثنا يزيد بن سفيان بن عبيد الله بن رواحة البصري عن سليمان التيمي عن أبي عثمان النهدي عن سلمان الفارسي سين قال: قال رسول الله تي الله عنه الذب لا يغفر، وذنب لا يترك، وذنب يغفر فأما الذنب الذب لا يغفر، وذنب لا يترك وأما الذنب الذي يغفر الذب لا يغفر فالإشراك بالله، وأما الذنب الذي يترك فظلم العباد بعضهم بعضا، وأما الذنب الذي يغفر فذنب العبد بينه وبين الله تعالى). لم يروه عن سليمان التيمي إلا يزيد بن سفيان تفرد به أبو الربيع. (المعجم الصغير، الرواية: ٩٦، ج١ / ص ٢٩ - ٧)

وقال الطبراني: « وبإسناده ( يعني : حدثنا عبدان بن أحمد ثنا أبو الربيع الحارثي ثنا يزيد بن سفيان بن عبد الله بن رواحة ثنا سليمان التيمي عن أبي عثمان عن سلمان) قال قال رسول الله تللية: ذنب لا يغفر وذنب لا يترك وذنب يغفر فأما الذي لا يغفر فالشرك بالله وأما الذي يغفر فذنب بينه وبين الله عز وجل وأما الذي لا يترك فظلم العباد بعضهم بعضا» . ( المعجم الكبير، الرواية:٦١٣٣ )

٣٨٧. كتاب المجروحين، ج٣/ص ١٠١.

. " المعجم الأوسط، الرواية: ٧٥٩٥، ج٥/ ص ٣٥٦-٣٥٧ قال الطبراني : « حدثنا محمد بن أحمد بن الوليد نا أحمد بن شبيان الرملي ناعبد المجيد بن عبد العزيز بن أبي رواد عن طلحة بن عمرو عن عطاء عن أبي هريرة قال قال رسول الله يَؤْثَة : ذنب يغفر وذنب لا يغفر وذنب يجازى به فأما الذنب الذي لا يغفر فعالمك أخاك».

٣٨٩. تهذيب التهذيب، ت: ٣١٣١، ج٥/ص٢٢-٢٣

. ٣٩٠. مصنف عبد الرزاق ( الرواية: ٢٠٢٧، ج١١/ص ٨٣ ). قال عبد الرزاق: « أخبرنا معمر عن قتادة أو الحسن – أو كليهما قال – الظلم ثلاثة: ظلم لا يغفر، وظلم لا يترك، وظلم يغفر، فأما الظلم الذي لا يغفر فالشرك بالله، وأما الظلم الذي لا يترك فظلم الناس بعضهم بعضا، وأما الظلم الذي يغفر فظلم العبد نفسه فيما بينه وبين ربه ».

٣٩١. تهذيب التهذيب، ت:٧١٢٦، ج٠١/ص٢١٩ -٢٢١

٣٩٢. سنن ابن ماجة، الرواية: ٢١٦، ص ٤٨

٣٩٣. سنن الترمذي، الرواية: ٢٩٠٥، ص٦٧٥

٣٩٤. مسند الإمام أحمد، الرواية: ١٢٦٨ والرواية: ١٢٧٨

٣٩٥. المعجم الأوسط، الرواية: ٥١٣٠، ج٤/ ص ٣٧-٣٨، وجاءت هذه الرواية في المعجم الأوسط أيضاً

(الرواية: ٥٢٥٨) ج ٤/ص ٧٤) من طريق عنعنة أبي الزبير عن جابر بن عبد الله. وقال (محقق المعجم الأوسط) عند حديثه عن سند الرواية: ٥٢٥٨ : «إسناده ضعيف فيه: سلم بن سالم، أجمعوا على ضعفه، وقال ابن الجوزي: قد اتفق المحدثون على تضعيف رواياته ».

٣٩٦. تهذيب التهذيب، ت: ٥٨٢٩، ج٨/ص ٣٥٩

٣٩٧. مسند أبي يعلى، الرواية: ٣٤٣٧ . وانظر كذلك الرواية: ٣٤٣٨ حيث جاءت من طريق محمد بن بحر

٣٩٨. كتاب المجروحين، ج١/ص ١٧٨

٣٩٩. تقريب التهذيب، ت: ٧٥٩٠، ج٢/ص ٣٠٤

٠٠٤. لسان الميزان، ت: ٧٠٧٨، ج٥/ص١٠٢

٤٠١. مسند أبي يعلى، الرواية: ٣٤٨٧ . جاءت الرواية بهذا السند: « حدثنا عبدالله بن عبدالصمد حدثنا أبي عبد الصمد بن على عن عوام البصري عن عبد الواحد بن زيد عن ثابت عن أنس : قال رسول الله تنها : «إن يوم الجمعة وليلة الجمعة أربعة وعشرون ساعة ليس فيها ساعة إلا ولله فيها ست مائة عتيق من النار قال ثم خرجنا من عنده فدخلنا على الحسن فذكرنا له حديث ثابت فقال سمعته وزاد فيه كلهم قد استوجب النار»».

٤٠٢. ضعفاء النسائي، ت: ٣٧٠

٤٠٣. المعجم الأوسط، الرواية: ٥٧٧٠، ج٤/ص٢١٨

٤٠٤. السنة لابن أبي عاصم، الرواية: ٨٧٢، ج ١/ ص ٥٨٥. قال محقق الكتاب: «إسناده ضعيف. فيه إسماعيل بن عبد الله الكندي».

قسير ابن أبي حاتم، الرواية: ٦٣٥٤، المجلد ٣/ص ١٩٣، من تفسير الآية ١٧٣ من سورة النساء.

٤٦. الباعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث، هامش ص ٤٦

١٨٧ . تفسير الإمام الطبري، ج ١٨/ ص١٨٧

الزهد، ص ٢٥٦ ، حيث جاءت الرواية بهذا السند: «حدثنا عبد الله حدثني يوسف الصفار حدثنا أبو
 بكر عن أبى يحيى القتات عن مجاهد قال: ... »

٤٠٩. حلية الأولياء، ج٣/ص٣٣٣

٤١٠. تهذيب التهذيب، ت: ٤٥٠٦، ج٧/ ص٤٦ –٤٧

٤١١. تهذيب التهذيب، ت: ٨٧٩٢، ج١٢/ص٨٤٨ - ٢٤٩

٤١٢. المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٨٧١٨، ج١/ص ٦٢٠

٤١٣. حسن الظن بالله، الرواية: ١١٨

١٤٤. لسان الميزان، ت: ٤٤٠٠ ج ٣/ص ٢٩٠

٤١٥. المعجم الكبير، الرواية: ٤٠٦٣

٤١٦. تفسير ابن كثير، ج٢/ ص٣١١

٤١٧. الدر المنثور، ج٢/ص ٣٠٢

۱۱۸ تهذیب التهذیب، ت: ۷۷۰۲، ج۱۱/ص ۹۲

119. المعجم الكبير، الرواية: ١١٦١٥، ج١١/ص ٢٤١

۲۱. تفسير ابن كثير، ج٢/ص٣١٢

. 2 7 7

. 2 70

. 27.

- ٤٢١. الدر المنثور، ج٢/ص ٣٠٣-٣٠٤
- ٤٢٢. تهذيب التهذيب، ت: ١٨٠، ج ١/ص ١٠٥
- تهذيب الآثار، الرواية: ٩٤٠، ج٢/ص ٦٣٠. قال الإمام الطبري: «حدثنا نصر بن على الجهضمي، ويحيى بن داود الواسطي، قال نصر: أخبرنا أبو أحمد، وقال يحيى: حدثنا أبو أحمد، قال: حدثنا سفيان، عن إبراهيم بن محمد بن المنتشر، عن أبيه، قال: نزل على مسروق ضيف، فقال: سمعت عبد الله بن عمرو، يقول: سمعت رسول الله على يقول: « من لقي الله لا يشرك به شيئا دخل الجنة، ولم يضره معه خطيئة، كما لو لقيه وهو يشرك به دخل النار، ولم ينفعه معه عمل»».
  - 771-77، جه/-77-77
- تهذيب الآثار، الرواية: ٩٤١، ج٢/ص ٦٣٠. قال الطبري: «حدثنا أبو كريب، قال: حدثنا معاوية يعني ابن هشام، عن سفيان، عن إبراهيم بن محمد بن المنتشر، عن أبيه، قال: نزل شيخ على مسروق من أهل المدينة، فحدثه عن عبد الله بن عمرو قال: سمعت رسول الله تلكي يقول: «من لقي الله لا يشرك به شيئا لم يضره معه خطيئة، كما أنه لو لقيه يشرك به شيئا لم تنفعه معه حسنة، قال: فقالت قمير: لا تحدثوا بهذا شبابكم»».
  - ٤٢٦. تهذيب التهذيب، ت: ٧٠٨٨، ج١٠/ ص ١٩٨
    - ٤٢٧. تفسير الطبري، ج ٢ /ص ٢٩٤.
    - ٤٧٤. ميزان الاعتدال، ت: ٤٥٢٤، ج٢/ص ٤٧٤
    - ٤٢٩. تهذيب التهذيب، ت: ٥٨٩٢، ج٨/ص ٣٩١
- قال الطبري: «حدثني مسلم بن حاتم الأنصاري، قال: ثنا بشار بن بكير البحنفي، قالا: ثنا عبدالعزيز بن أبي روّايد عن نافع، عن ابن عمر، قال: خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم عشية عرفة، فقال: «أيّها النّاسُ إنَّ الله تطوّل عَلَيْكُمْ في مقامكُمْ هَنْا، فقبل من مُحْسنكُمْ، وأعطى مُحْسنكُمْ ما سألَ، ووَهُبَ مُسينكُمْ للهَ عَلَيْكُمْ في مقامكُمْ هَنْا، فقبل من مُحْسنكُمْ، وأعطى مُحْسنكُمْ ما سألَ، ووَهُبَ مُسينكُمُ للهَ تُعلَيْكُمْ في مقامكُمْ هَذَا، فقبل من مُحْسنكُمْ، ووَهَبَ مُسينكُمُ لمُحُسنكُمْ، والنّها والنّه قَلْ تَطوُل عَلَيْكُمْ في مقامكُمْ هَذَا، فقبل من مُحْسنكُمْ، ووَهَبَ مُسينكُمُ لمُحُسنكُمْ، والنّه قِلْ مَسلَل النّه على اللهُ مَلْكَ مَا اللهُ مَلْكَ مَل مُحْسنكُمْ، ووَهُبَ مُسينكُمُ لمُحُسنكُمْ، والنّه والمُت بنا بألاً مسلاكمي كئيبا حزينا، وأفضت بنا اليوم فرَحا مسرورا قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنّي سألتُ رّبي بالأمْس شَيّا لمْ يَجُدُ لي به، سالتُه النّبعات فأبي علي، فلَما كان اليَوْمُ أتاني جَرِيلُ قال: إنّ ربّك بِعُريلُ لللهُ مَا السّلامُ ويَقُول التّبعاتُ صَمَعْتُ عَوضَها من عندي» ». (تفسير الطبري، جَ٢/ص ٢٩٥)
  - ٤٣١. سنن أبي داود، الرواية: ٤٢٧٨، ص ٢٧٠
  - ٤٩١ . المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٨٣٧٢، ج٤/ص ٤٩١
  - ٤٣٣. مسند الإمام أحمد، الرواية: ١٩٩١، والرواية: ١٩٩٩.
    - ٤٣٤. مسند عبد بن حميد، الرواية: ٥٣٦، ص ١٩٠
    - ۳۵. تهذیب التهذیب، ت: ۹۰،۵، ج٦/ص۱۹۱–۱۹۲
      - ٤٣٦. تقريب التهذيب، ت: ٣٩٣٣، ج١/ص ٥٧٨
- ٤٣٧. مسند أبي يعلى، الرواية:٧٢٧٨ ، قال أبو يعلى: «حدثنا أبو هشام الرفاعي حدثنا يحيى بن يمان حدثنا حرملة ابن قيس عن أبي بردة عن أبي موسى قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أمتي أمة مر حومة ليس عليها عذاب في الآخرة عذابها في الدنيا الزلازل والفتن والقتل».
  - ٤٣٨. انظر ص٩٠ من هذا البحث.
  - ٤٣٤. تهذيب التهذيب، ت:٦٦٩٧، ج٩/ص ٥٥٣ ـ ٤٥٤

- . ٤٤. سنن ابن ماجة، الرواية: ٢٩٢، ص ٩٦٠ , قال ابن ماجة: « حدَّثنا جُبَارَةُ بْنُ الْمُغَلِّسِ . حَدَّثَنَا كَثيرُ بْنُ سُلْيْم عَنْ أَنَسٍ بْنِ مَالك، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله: «إنَّ هذه الأُمَّةَ مَرْجُومَةٌ. عَذَابَهِمَا بأيْديَهَا. فَإِذَا كَانَ يَوْمُ الْقَيَامَةِ، فَفِعَ إِلَى كُلِّ رَجُلٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ رَجُلٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ. فَيْقَالُ: هذَا فِدَاوُكُ مِنَ النَّارِ» ».
  - ٤٤١. تقريب التهذيب، ت: ٥٦٣٠، ج٢/ص ٣٨
- 2 ٤٤. المعجم الأوسط، الرواية: ١٨٧٩، ج ١/ص ٥٠٥. قال الطبراني: «حدثنا أحمد بن طاهر قال نا جدي حرملة بن يحيى قال نا حماد بن زياد البصري قال نا حميد الطويل وكان جار النا قال سمعت أنس بن مالك يقول سمعت رسول الله يَنْ يقول أمتي أمة مرحومة متاب عليها تدخل قبورها بذنوبها وتخرج من قبورها لا ذنوب عليها تمحص عنها ذنوبها باستغفار المؤمنين لها ». لم يرو هذا الحديث عن حميد إلا حماد بن زياد تفر د به حرملة ».
  - ٤٤٣. لسان الميزان، ت: ٦٠٠، ج ١/ص ٢٠١
- 3.5. المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٧٦٤٩، ج ٤/ص ٢٨٣. قال الحاكم: «حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب ثنا أحمد بن عبد الجبار ثنا محمد بن فضيل بن غزوان ثنا صدقة بن المثنى ثنا رباح بن الحارث عن أبي بردة قال بينا أنا واقف في السوق في إمارة زياد إذ ضربت بإحدى يدي على الأخرى تعجبا فقال رجل من الأنصار قد كانت لوالده صحبة مع رسول الله يَهِ عَلَى مم الله بددة قلت أعجب من قوم دينهم واحد ونبيهم واحد ودعوتهم واحدة وحجهم واحد وغزوهم واحد يستحل بعضهم قتل بعض قال فلا تعجب فإني سمعت والدي أخرني أنه سمع رسول الله يَهِ يقول: إن أمتي أمة مرحومة ليس عليها في الآخرة حساب ولا عذاب إنما عذابها في القتل والزلازل والفتن. هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه».
  - ۶٤٥. تقريب التهذيب، ت: ٦٤، ج ١/ص ٣٩
- 185. المعجم الأوسط، الرواية: ٩٠٩، ج٥/ص ١٥٨. قال الطبراني: «حدثنا محمد بن علي بن حبيب الطرائفي الرقي: ثنا علي بن ميمون الرقي: ثنا سعيد بن مسلمة الأموي، عن سعد بن طارق، عن أبي حازم، عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ: (أمتي أمة مرحومة، قد رفع عنهم العذاب، إلا عذابهم أنفسهم بأيديهم) ».
  - ۲٤٤٠ تقريب التهذيب، ت: ٢٤٠٢، ج١/ص ٣٦٤
    - ٤٤٨. تفسير الثعالبي، ج١/ص٢٨٠
  - ۴٤٩. عون المعبود شرح سنن أبي داود، ج١١ / ص٩٥٣
    - ٤٥٠. صحيح مسلم، الرواية: ٢٧٦٧، ص١١٦٥
    - ٤٥١. مسند عبد بن حميد، الرواية: ٥٣٧، ص ١٩٠
    - ٤٥٢. تقريب التهذيب، ت: ٣٠٤٧، ج١/ص٤٥٢
      - ٤٥٣. ضعفاء النسائي، ت:٣١٧
  - ٤٥٤. صحيح مسلم، الرواية: ٢٧٦٧، ص ١١٦٥-١١٦٦
  - ٥٥٥. مسند الإمام أحمد، الرواية: ١٩٧٨، والرواية ١٩٧١، والرواية:١٩٧٨،
    - ٤٥٦. مسند الطيالسي، الرواية: ٤٩٩، ج١/ص ٢٦٢
      - ٤٥٧. انظر ص ١١١ من هذا البحث.
      - ٤٥٨. صحيح مسلم، الرواية: ٢٧٦٧، ص ١١٦٦
    - 809. المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٧٦٤٤، ج٤/ص ٢٨١

# عِيالِ ﴿ لَحْنَ ۚ مِنْ أَنْوَمِ مِنْ أَنْوَمِ مِنْ أَنْوَمِ مِنْ أَنْوَمِ مِنْ أَنْوَمِ مِنْ أَنْوَمِ مَنْ أَنْوَمِ مَنْ أَنْوَمِ مِنْ أَنْ أَوْمِ مِنْ أَنْوَمِ مِنْ أَنْوَامِ مِنْ أَنْوَمِ مُنْ أَنْوَمِ مِنْ أَنْ مِنْ أَنْعِمِ مِنْ أَنْوَمِ مِنْ أَنْوَمِ مِنْ أَنْوَمِ مِنْ أَنْعِمِ مِنْ أَنْعِمِ مُ

- ٤٦٠. تقريب التهذيب، ت: ٢٧٦٣، ج١/ص ٤١٣
- ٤٦١. تقريب التهذيب، ت: ١١٨٢، ج١/ص ١٩٥
- مسند الإمام أحمد، الرواية: ١٩٨٢٩ . سند الرواية هو: « حدثنا أبو المغيرة وهو النضر بن إسماعيل يعنى القاص ثنا بريد عن أبي بردة عن أبي موسى قال قال رسول الله ﷺ ... »
  - ٤٦٣. تهذيب التهذيب، ت: ٧٤٤٩، ج٠١/ص ٣٨٩-٣٨٩
- مسند الشاميين، الرواية: ٤٦٧ ، قال الطبراني: « حدثنا إبراهيم بن دحيم الدمشقي ثنا أبي ثنا الوليد بن مسلم عن ثور بن يزيد عن نصر بن علقمة أن أبا موسى كان يقول قال رسول الله ﷺ: «إن أمتي أمة مرحومة جعل الله عذابها بأيديها فإذا كان يوم القيامة أعطى الله كل إنسان من أمتي إنسانا من أهل الأديان يقال: دونك فداؤك من النار».
  - ٤٦٥. انظر ص ١٥ من هذا البحث.

. 277

. ٤٦٤

- ٤٦٦. المعجم الأوسط، الرواية: ١، ج١/ص ٩. قال الطبراني: «حدثنا أحمد بن عبد الوهاب بن نجدة الحوطي قال حدثنا يحيى بن صالح الوحاظي قال حدثنا سعيد بن يزيد بن ذي عصوان عن عبد الملك بن عمير عن أبى بردة عن أبي موسى قال قال رسول الله عن عن ثم ذكر نحو الرواية السابقة.
  - ٤٦٧. تهذيب التهذيب، ت: ٤٣٥٢، ج٦/ص ٣٥٩ ٣٦٠
- 878. المعجم الأوسط، الرواية: ٧٢٥٧، ج ١ /ص ١٦٠٤. قال الطبراني: «حدثنا أحمد بن يزيد السجستاني قال نا يحيى بن يحيى النيسابوري قال نا إسماعيل بن عياش عن جعفر بن الحارث عن عروة بن عبد الله بن قشير عن أبي موسى قال قال رسول الله يحظة أمني أمة مرحومة لا عذاب عليها في الآخرة إذا كان يوم القيامة دفع إلى كل رجل من المسلمين رجلا من اليهود والنصاري فيقال يا مسلم هذا فداوك من النار ».
  - ٤٦٩. تهذيب التهذيب، ت: ٩٩٠، ج١/ص ٨٠
  - ٤٧٠. تقريب التهذيب، ت ٩٣٨، ج١/ص ١٦١
- 8۷۱. المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، ج١٧/ص ٨٧-٨٨. وجاء نحو هذا القول في رياض الصالحين، الرواية: ٤٣٦، ص ٣٣٨-٣٣٩
  - ٤٧٢. تفسير الطبري، ج٥/ص ١٢٥
  - ٤٧٣. تفسير ابن كثير، ج ٢/ ص ٣١٣.
    - ٤٧٤. الدر المنثور، ج٢/ص ٣٠٢
  - ٤٧٥. ثقات ابن حبان، ت: ٢٦٦٦، ج٤ /ص٢٢٨
  - ٤٧٦. تهذيب التهذيب، ت:٨٣٤٧، ج١١/ص٤٩-. ه
    - ٤٧٧. مسند أبي يعلى، الرواية: ٣٣١٩
    - ٤٧٨. المعجم الأوسط، الرواية: ٨٥١٦، ج٦/ص ٢٠٤
      - . ۳۱۲ م تفسیر ابن کثیر، ج۲/ ص ۳۱۲.
        - ٤٨٠. الدر المنثور، ج٢/ص٣٠٣
- 2. . تفسير الألوسي، ج٣/ص١٢ . قال الألوسي: » والأصل في هذا على ما قال الواحدي: إن الله عز وجل يجوز أن يخلف الوعيد وإن امتنع أن يخلف الوعد، وبهذا وردت السنة ففي حديث أنس رضي الله تعالى عنه أن النبي تَنْكُ قال: من وعده الله تعالى على عمله ثواباً فهو منجزه له، ومن أوعده على عمله عقاباً فهو بالخيار».
  - ٤٨٢. تفسير روح البيان، جه/ص٠٤٣

### وروعة والمرودة والمرو

- ٤٨٣. تفسير القرطبي، ج٤/ص٢٠٢
- ٤٨٤. تفسير الثعلبي، من تفسير الآية ١٩٤ من سورة آل عمران.
  - ٥٨٥. تهذيب التهذيب، ت: ٢٧٦٥، ج ٤/ص ٢٣٦–٢٣٧
    - ٤٨٦. حسن الظن بالله، الرواية: ٥٦
  - ٤٨٧. تفسير ابن أبي حاتم، الرواية: ٥٤٥٩، المجلد ٣/ص ٥٢
  - ٤٨٨. تهذيب التهذيب، ت: ٧٣١٠، ج١٠/ص ٣١٨–٣٢٠
    - ٤٨٩. صحيح ابن حبان، الرواية: ٦٢٦، ج٢/ص ٣٩٣
- ٤٩. المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٧٦٦٠، ج٤/ص٢٨٦
- ٤٩١. مسند الإمام أحمد، الرواية: ٢١٨٥٧ ، والرواية: ٢١٨٥٦ ، والرواية: ٢١٨٥٧
  - ٤٩١. مستد الإمام الحمد، الرواية. ١١٨٥٥ ، والرواية: ١٨٥١ ، والرواية: ١٨٥٧
    - ٤٩٢. مسند الشاميين، الرواية: ١٩٥
    - ٤٩٣. تهذيب التهذيب، ت: ٣٩٥٥، ج٦/ص١٣٨-١٣٨
      - ٤٩٤. تفسير الطبري، ج٧/ص٦٠
- 993. قال ابن حجر في تقريب التهذيب (ت: ٧٦٠٠، ج٢/ص٣٠٦): «لين الحديث ».
  - ٤٩٦. تفسير الطبري، ج٧/ص ٤٢
  - ٤٩٧. انظر ص ١٦ من هذا البحث.
- ٩٩٨. قال ابن حجر في ( تقريب التهذيب، ت: ٦٧٨٦، ج٢/ص ١٩٦ ): « صدوق له أوهام ».
- ٩٩٤. قال ابن حجر في ( تقريب التهذيب، ت: ٣٣٩٩، ج١/ص ٥٠١ ): « صدوق كثير الغلط ثبت في كتابه وكانت فيه غفلة ».
  - ٥٠٠. تفسير القرطبي، ج ٤/ص ٢٠٢
  - ٥٠١. الفصل في الملل والأهواء والنحل، ج٤/ص ٤٥
    - ۰۰۲ تفسیر ابن کثیر، ج۲/ص۳۰۱.
    - ٥٠٣. تفسير ابن كثير، ج ٧/ ص ٩٩.
      - ٥٠٤. تفسير الطبري، ج١٤/ص٢
  - ٥٠٥. تفسير الشوكاني، ج٤/ص ٣٢٢، من تفسير الآية ٣٤ من سورة لقمان.
    - ٥٠٦. تفسير الألوسي، ج١١/ص١٠٥
      - ٥٠٧. تفسير الرازي، ج٣/ص ١٣٧
    - ۰۰۸. تفسير الرازي، ج١٠/ص٢١٠-٢١١
    - ٥٠٩ تفسير أبى حيان الأندلسي، ج١/ص٥٤٩
  - ٥١٠. تفسير غرائب القرآن، ج١/ص ٣١٨–٣١٩، من تفسير الآية ٨٠ من سورة البقرة.
- ٥١١. قال الشوكاني: « ... ورائحة الجنة نسيمها الطيب، وهذا كناية عن عدم دخول من قتل معاهداً الجنة، لأنه إذا لم يشم نسيمها وهو يوجد من مسيرة أربعين عاماً لم يدخلها ... والحديثان اشتملا على تشديد الوعيد على قاتل المعاهد لدلالتهما على تخليده في النار، وعدم خروجه عنها وتحريم الجنة عليه، مع أنه قد وقع الخلاف بين أهل العلم في قاتل المسلم هل يخلد فيها أم يخرج عنها؟ ... وأما قاتل المعاهد فالحديثان مصرحان بأنه لا يجد رائحة الجنة وذلك مستلزم لعدم دخولها أبداً، وهذان الحديثان وأمثالهما ينبغي أن يخصص بهما عموم الأحاديث القاضية بخروج الموحدين من النار ودخولهم الجنة بعد ذلك ». ( نيل يخصص بهما عموم الأحاديث القاضية بخروج الموحدين من النار ودخولهم الجنة بعد ذلك ». ( نيل

الأوطار من أسرار منتقى الأخبار، ص١٤٠٩). علينا أن نعلم - حسب منهج الأمة الإسلامية - أنه لا يوجد حديث صحيح صريح فيه ذكر خروج عصاة المسلمين من نار جهنم كما سيتبين في هذا البحث إن شاء الله تعالى.

- ٥١٢. مجموع الفتاوى، ج ١١/ ص٢٩٦-٢٩٧
- ٥١٣. مجموع الفتاوى، ج ٨/ ص١٣٣-١٣٤
- ٥١٤. صيد الخاطر، ص ٢٧٤. قال المحققان هنا: «أي: الذي يريده الله بجواره يوفقه إلى العمل الصالح و(
   المطلوب) أي الذي يطلبه الله سبحانه ليكون من عباده الصالحين».
  - ٥١٥. صيد الخاطر، ص ٣١٨
  - ٥١٦. تفسير الطبري، ج٢٠/ ص١٣٩
    - ٥١٧. تفسير الطبري، ج٢٨ / ٢١
    - ٥١٨. تفسير ابن عطية، ص ١٤٥٩.
- ١٩٥. تفسير ابن كثير، ج٤/ص ٥٠ . وقال ابن كثير في موضع آخر: « ... ولهذا قال: ﴿ قُلْ إِنَّ اللهُ يُضلُ مَن
   يَشَاء وَيَهدِ عَ إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ﴾ أي: ويهدي إليه من أناب إلى الله، ورجع إليه واستعان به وتضرع لديه» (
   تفسير أبن كثير، ج٤/ص ٨٩)
  - ٥٢٠. تفسير ابن کثير، ج٦/ص٥٧-٩-٥٩
    - ٥٢١. تفسير الرازي، ج١٨/ص١٧٨
      - ٥٢٢. تفسير الألوسي، ج٧/ص٥٨
- تفسير أبي اليهعود، ج٣/ص٤٧١ ، وانظر نحو هذا القول عند الألوسي في تفسيره ( ج٧/ص١٧٧ )
   ( ﴿ وَنُصُلَ اللهُ مَن يَشَاء ﴾ إضلاله أي يخلق فيه الضلال لوجود أسبابه المؤدية إليه فيه، وقيل: يخذله فلا يلطف به لما يعلم أنه لا ينجع فيه الإلطاف ﴿ وَيَهْدِى ﴾ يخلق الهداية أو يمنح الألطاف ﴿ مَن يَشَآء ﴾ هدايته لما فيه من الأسباب المؤدية إلى ذلك » .
  - ٥٢٤. مجموع الفتاوي، ج٨/ ص ١٣٣-١٣٤.
- ٥٢٥. في ظلال القرآن، المجلد ٢/ص ١٠٨١. وقال سيد قطب في موضع آخر (المجلد ١/ص ٣١٦-٣١٣): « وفي الوقت ذاته يقرر القرآن حقيقة أخرى: أن من أراد الهداية وسعى لها سعيها و جاهد فيها فإن الله لا يعرمه منها، بل يعينه عليها: ﴿ وَالْدَيْنَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ سُئِلْنَا وَإِنَّ اللهُ لَمَّ المُحْسنينَ ﴾ ليطمئن كل من يتجه إلى هدى الله أن الله الله الهدى وتوتيه الحكمة، و تمنحه ذلك الخير الكثير». وقال سيد قطب أيضاً (المجلد ٤/ص ٢٠٦٠): ﴿ قُلْ إِنَّ اللهُ يُضِلُ مَن يَشَاء وَيَهْدي إليه مَن أَنَابَ ﴾.. فالله يهدي من ينبون إليه. فالإنابة إلى الله هي التي جعلتهم أهلاً لهداه. والمفهوم إذن أن الذين لا ينبون هم الذين يستأهلون الضلال، فيضلهم الله. فهو استعداد القلب للهدى وسعيه إليه وطلبه، أما القلوب التي لا تتحرك إليه فهو عنها بعيد ».
  - ٥٢٦. تفسير الطباطبائي، ج ١١/ص ٥٥٥، من تفسير الآية ٢٧ من سورة الرعد.
  - ٥٢٧. تفسير الطيرسي، ج٢/ص ٣١١، من تفسير الآية ٢٩ من سورة آل عمران.
  - ٥٢٨. تفسير ابن عاشور، ج ٣٠/ ص ١٤٨، من تفسير الآية ٢٩ من سورة التكوير.
    - ٥٢٩. تفسير ابن عاشور، ج٣/ص٤٢، من تفسير الآية ١٦ من سورة آل عمران.
    - ٥٣٠. تفسير ابن عاشور، ج١٤/ص١٠، من تفسير الآية ٥٤ من سورة الإسراء.
  - ٥٣١. قسير ابن عاشور، ج٢٩/ ص ٣٨٢- ٣٨٤، من تفسير الآية ٣٠ من سورة الإنسان.

### وَسِنْ فَأَوْسِينْ فَأَوْسِينَ فَالْمِينِينَ فَأَوْسِينَ فَالْوَسِينَ فَالْمُوسِينَ فَالْمُوسِينَ فَأَوْسِينَ فَأَوْسِينَ فَالْمُوسِينَ فَالْمُ

- ٥٣٢. تفسير ابن عاشور، ج٢٤/ ص٧٢-٧٣، من تفسير الآية ٢٣ من سورة الزمر.
  - ٥٣٣. تفسير الألوسي، ج١٥/ص١٤٢
- 078. تفسير السعدي، ج 1/ص ٣٥١ ، النسخة التي حققها محمد زهري النجار، ونشرتها عالم الكتب ومكتبة النهضة العربية، الطبعة الأولى، ٣٥١ هـ ١٩٨٨ م. وجاء في النسخة التي حققها عبدالرحمن بن معلا اللويحق، والتي نشرتها دار ابن حزم (ص ٣٠١ )، ما نصه: ﴿ ﴿ فِيغفر لمن يشاء ﴾ وهو لمن أتى بأسباب المغفرة، ويعذب من يشاء بذنبه الذي لم يحصل له ما يكفره ﴿ » وقد قام عبدالرحمن بن معلا بإضافة ما اختلفت فيه النسختان في ص ٩١٦ من النسخة التي نشرتها دار ابن حزم.
  - ٥٣٥. تفسير السعدي، ص ٩٩٥، من تفسير الآية ٢١ من سورة العنكبوت.
  - ٥٣٦. تفسير الشوكاني، ج٤/ص٢٦، من تفسير الآية ٢١ من سورة العنكبوت.
    - ٥٣٧. تفسير ابن الجوزي، ج٣/ص٢٨، من تفسير الآية ٢١ من سورة النور.
      - ٥٣٨. تفسير النسفى، ج٢/ص ٢٩٨
  - ٥٣٩. تفسير الشعراوي، ج٧/ص٥٤٦٠. من تفسير الآية ١٠٠ من سورة الأعراف.
    - ٠٤٠. تفسير الشعراوي، ج١٦/ص٨١٨٦، من تفسير الآية ٩٣ من سورة النحل
      - ٨٢ صدار ج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين ج١/ص٨٢
- ٥٤٢. صحيح البخاري، الرواية:١٨، ص ٢٩. وأخرج هذه الرواية أيضاً الإمام مسلم، (صحيح مسلم، الرواية: ١٧٠٩، ص ٧٦٧)
  - ٥٤٣. قال الإمام الرازي هذا القول عند تفسيره للآية ٤٨ من سورة البقرة.
    - ٥٤٤. تفسير الرازي، ج٣/ص٥٥
    - 0٤٥. تفسير الطبري، ج٥/ص٢٦٤-٢٦٥
  - ٥٤٦. تفسير ابن عاشور، ج٤/ص٢٤٨، من تفسير الآية ١٠٦ من سورة النساء.
    - ٥٤٧. تفسير ابن كثير، ج٦/ص ٢٨٢.
      - ۵٤۸. تفسیر ابن کثیر، ج۷/ص۷۱.
    - ۱۰۱ ۱۰۰ منیر ابن کثیر، ج٦/ ص۱۰۰ ۱۰۱
      - ٥٥٠. تفسير الطبري، ج ٤/ ص٩٦-٩٣
        - ٥٥١. تفسير الطبري، ج٩٦/ ص٦
    - ٥٥٢. صحيح مسلم، الرواية: ٢٥٧٧، ص١١٠١
    - ٥٥٣. صحيح مسلم، الرواية: ٢٧١٩، ص١١٤٨
      - ٥٥٤. صحيح البخاري، ٨٣٤، ص ١٦٠
    - ٥٥٥. صحيح مسلم، الرواية: ٢٧٤٨، ص ١١٥٨
    - ٥٥٦. فيض القدير، شرح الرواية: ٧٣٩٩، ج٥/ص٨٨٨
    - ٥٥٧. تحفة الأحوذي شرح سنن الترمذي، ج٩/ص ٥٢٣
      - ۰۰۸ دليل الفالحين، ج١ /ص ٢٨٣
      - ٥٥٩. مرقاة المفاتيح، ج٣/ص ٣٦٨
      - ٥٦٠. فتح الباري، ج١٢/ص ٣٧٦
- ٥٦١. الحديث الذي أشار إليه ابن عبد البر هو: « مالك، عن زيد بن أسلم عن عطاء بن يسار عن عبدالله

.077

الصنابحي : أن رسول الله يَلِيُّ، قَالَ: «إِذَا تَوَضَّا الْعَبُّدُ ٱلْمُؤمِّنُ فَمَصْمَضَ خَرَجَت ٱلْخُطَايَا مِنْ فيه، فَإِذَا اسْتَثْثَرَ خَرْجَت الْخَطَايَا مِنْ أَنْفه، فَإِذَا غَسَلُ وَجْهَهُ خَرَجَت الْخَطَايَا مِنْ وَجْهه حَتّى تَخْرُجَ مِنْ تَحْتَ ٱشْفَار عَيْنَيْهِ، فَإِذَا غَسَلَ يَدَيْه خَرَجَتَ الْخَطِايَا مِنْ يَدَيْه حَتَّى تَجْوُرُجَ مِنْ تَحَتِّ إَظِفَار يَدَيْه، فَإِذَا مَسَحَ رَأَسه خَرَجَت الْخِطَايَا مِنْ رأسِهِ حَتِّي تَخْرُجَ مِنْ أَذْنَيْه، فَإِذَا غَسَلَ رِجْلَيْهِ خَرَجَتِ ٱلْخَطَايَا مِنْ رجلَيْهِ حَتَّى تَخْرُجُ مَنْ نُحْتَ أَظْفَار رَجُلَيْه، ثُمَّمَ كَانَ مَشْيُهُ إِلَى الْمُسْجَد وَصَلاَتُهُ نَافَلَة لَهُ » . ( التمهيد، جَ٢ /ص ١٧٤ )

التمهيد، ج٢ / ١٨١-١٨٣ . تتمة قول ابن عبد البر هنا هو الآتي: « وهذا كله قبل الموت، فإن مات صاحب الكّبيرة فمصيره إلى الله: إن شاء غفر له وإن شاء عذبه، فإن عذبه فبجرمه، وإن عفا عنه فهو أهل العفو وأهل المغفرة، وإن تاب قبل الموت وقبل حضوره ومعاينته، وندم واعتقد أن لا يعود، واستغفر ووجل، كان كمن لم يذنب، وبهذا كله الآثار الصحاح عن السلف قد جاءت، وعليه جماعة علماء المسلمين ... وقد كنت أرغب بنفسي عن الكلام في هذا الباب لولا قول ذلك القائل وخشيت أن يغتر به جاهل، فينهمك في الموبقات أتكالاً على أنهاً تكفرها الصلوات الخمس، دون الندم عليها، والاستغفار والتوبة منها - والله أعلم - ونسأله العصمة والتوفيق «. قضية المغفرة والمشيئة هي إحدى عناصر هذا القسم من هذا البحث.

- فيض القدير، شرح الرواية: ٧١٧٥، ج٥/ص٤٣٦ .077
- الذنوب الكبيرة، ج٢/ ص٥ ٢١، نقلاً عن الكافي، ج٢، باب الإصرار على الذنوب، ص ٢٨٨، ح٣ .078
- الذنوب الكبيرة، ج٢/ص ٢١٧ نقلاً عن وسائل الشيعة، ج١١ باب ٤٧، ص ٢٦٦، ح ١١ مع .070 اختلاف بالألفاظ
- سنذكر بعد قليل إن شاء الله تعالى أقو الاً عديدة عن كثير من العلماء فيها بيان اشتراط التوبة الصادقة لأجل .077 نيل المغفرة.
  - تفسير ابن كثير، ج٢/ ص٣١٣ .077
  - تفسير ابن عطية، ص١٤، من تفسير الآية ١٧ من سورة النساء. .071
    - تفسير الرازي، ج٢٩/ص٢٤٦ .079
    - تفسير أبي السعود، ج٦/ص٢١٤ .07.
    - تفسير الألوسي، ج١٤/ص ٢٠٠ .011
      - انظر ص ٢٢ من هذا البحث. .077
- انظر كتاب ( أسماء الله الحسني )، ص ٢٠٨- ٢١٠ . قال الشيخ الشعراوي رداً على هذه الفرية: « ... ونقول رداً عليه: إن المغفرة والعذاب بيد الله عز وجل، ولمن يَشاء من عباده، نعم .. ولكن ذلك لا يعني أن المسألة تسير وفقا للهوي . . تعالى ربنا الملك الحق عن الهوى والظلم والتفرقة بين العباد. فالحق تبارك وتعالى إن شاء أن يغفر لأحد فثق أنه جدير بالمغفرة، وإن شاء أن يعذب أحداً فتق أنه جدير بالعذاب ... فإن دل هذا الحديث على شيء فإنما يدل على أن الخوف من الله عز وجل والذي يرجع إلى الإيمان الصادق به قد يجلب المغفرة، ودل أيضاً على أن مغفرة الله عز وجل لا تعطى لعبد دون مبرر أو استحقاق ...إن هذا الحديث يدل أيضاً على أن مغفرة الحق عز وجل لا تمنح إلا لمستحق، وهذا العبد الذي غفر له الله عز وجل كان دائم الاستغفار، وهذا يرجع إلى إيمانه الصادق بالله عز وجل وخشيته منه. وقوله الحق: اعمل ما شئت فقد غفرت لك .. لا يعني أنه جل وعلا أطلق له العنان ليبغي في الأرض الفساد ... فالمغفرة في هذا الحديث رغم كونها مستقبلية إلا أنها مغفرة مترتبة على استحقاق العبد والذي يعلمه الحق عز وجل من علمه بنفس عبده، وعلمه بالغيب .. إذن: فهي ليست مغفرة عشو اثية يعقبها طغيان من العبد وفساد في الأرض ...فمن آمن وعمل صالحاً، صار في الإمكان أن يغفر له الله عز وجل ما اقترفه من ذنوب إن تاب وأناب». هذا القول الذي ذكره الشيخ الشعر اوي يؤيده ما نقله ابن حبان: « قال أبو حاتم،

.075

# وَسِوا الْوَرِي وَالْأَوْرِي وَالْمُورِونَ الْوَرِي وَالْمُورِونَ الْوَرِي وَالْمُورِونَ الْوَرِيقِ الْمُؤْمِي

سُن : قوله: ( اعمل ما شئت ) لفظة تهديد أعقبت بوعد، يريد بقوله: ( اعمل ما شئت )، أي : لا تعص. وقوله: ( قد غفرت لك ) يريد: إذا تبت « ( صحيح ابن حبان، الرواية: ٦٢٥، ج٢/ص٣٩٢ )

- ولله الأسماء الحسني فادعوه بها، ص ١٥ .078
- ولله الأسماء الحسني فادعوه بها، ص ٩٢ .040
- ولله الأسماء الحسني فادعوه بها، ص ١٧٧ .077
- ولله الأسماء الحسني فادعوه بها، ص ١٨١ .077
- شرح أسماء الله الحسني لشمس الدين أبي عبد الله بن محمد ابن قيم الجوزية، ص ٢٤١، نقلاً من مقدمة ۸۷٥. تفسير السعدي. وانظر كذلك نحو هذا القول في كتاب: ( شرح أسماء الله الحسني في ضوء الكتاب والسنة ) لسعيد بن على بن وهف القحطاني، ص ٧٦-٧٨.
- القول الأسمى في شرح أسماء الله الحسني، ص ٢٢٤-٢٢٥ . وانظر نحو هذا القول في ص ٢٢٦ من .079 نفس الكتاب.
  - موسوعة اسماء الله الحسني، ج١/ ص٢١٢-٢١٣ .04.
  - موسوعة أسماء الله الحسني، ج٢/ص ٤٧٦- ٤٧٦ ۱۸٥.
    - موسوعة أسماء الله الحسني، ج٢/ص٤٧٩ .011
      - تفسير الطبري، ج٤/ص ٣٠٢ .015
      - تفسير الطبري، ج١٤/ ص ٣٨-٣٩ .012

      - تفسير الطبري، ج٧/ص ٢٠٨-٢٠٩ .010
        - تفسير الطبري، ج١/ص ٢٤٥ .017
          - تفسير الطبري، ج٧/ص٥٨ .017
        - تفسير الطبري، ج٤/ص ٢٩٨ ۸۸٥.
      - تفسير الطبري، ج٥/ص ٢٧٢-٢٧٣ ٩٨٥.
        - تفسير الطبري، ج ٣٠/ ص ١٣٨ .09.
          - تفسير الطبري، ج ٢٩/ ص ١ .091
        - تفسير الطبري، ج ٢٩ /ص ١٧٢ .097
        - تفسير الطبري، ج ٢١/ ص ١٤٨ .095
          - تفسير الطبري، ج ١٣/ ص ١ .098
            - - في الأصل: « ممن » .090
          - تفسير الطبري، ج ١٣/ ص ٥٦ .097
          - تفسير الطبري، ج ١١/ ص ٢٢ .097
          - تفسير الطبري، ج ٢٢/ ص ٥٩ ۸۹٥.
            - تفسير الطبري، ج ٢٨/ ص٧ .099
        - تفسير الطبري، ج ٢٦/ص ١٣٨ .7..
        - تفسير الطبري، ج ٢٦/ ص ١٢٣ 1.7.
          - تفسير الطبري، ج٢٨/ ص ٥٥ .7.7



- تفسير الطبري، ج ٨ /ص ١١٤ .7.5
- تفسير الطبري، ج ٢٦/ ص ١٤٤ .7 . £
  - تفسير الطبري، ج ٩/ ص ١٠٣ .7.0
- تفسير الطبري، ج ۲۸/ ص ۱۲۹ .7.7
- تفسير الطبري، ج ۲۱/ ص ۱۲۱ ٧٠٢.
- تفسير الطبري، ج ٦/ ص ٢٣٠ ۸۰۲.
- تفسير الطبري، ج١/ ص ٢٤٦ .7.9
- تفسير الطبري، ج ١٠٦/ص ١٠٦
- .11.
  - تفسير الطبري، ج ٧/ ص ٧٨ 111.
- تفسير الطبري، ج ١٤/ ص ٩٣ .717
- تفسير الطبري، ج ١٩/ص ٤٨ .715
- تفسير القرطبي، ج ٤/ص ١٣٩، تفسير الآية ١٣٦ من سورة آل عمران. .718
- تفسير القرطبي، ج ١٥/ ص ١٧٥، من تفسير الآية ٥٣ من سورة الزمر. .710
- تفسير القرطبي، ج ٧/ ص ١٩٨، من تفسير الآية ١٦٩ من سورة الأعراف. .717
- تفسير القرطبي، ج ٤/ ص ١٣٥، من تفسير الآية ١٣٥ من سورة آل عمران. .717
  - تفسير القرطبي، ج ١٣/ ص ١٠٩، من تفسير الآية ١١ من سورة النمل. .714
  - تفسير القرطبي، ج٢/ص ١٨١، من تفسير الآية ١٨٢ من سورة البقرة. .719
  - تفسير القرطبي، ج ١٢/ ص ١٢١، من تفسير الآية ٥ من سورة النور. .77.
  - تفسير القرطبي، ج ٩/ص ١٨٧، من تفسير الآية ٦ من سورة الرعد. 177.

  - تفسير ابن كثير، ج٦/ص٩٥٩، من تفسير الآية ٣٢ من سورة النجم. .777
    - تفسير ابن كثير، ج ٧/ ص ٦٨، من تفسير الآية ٢ من سورة الملك. .775
  - تفسير ابن كثير، ج ٣/ ص ٥٣٣، من تفسير الآية ١٠٧ من سورة يونس .778
    - تفسير ابن كثير، ج ٦/ ص ١٢٦، من تفسير الآية ٧ من سورة غافر .770
    - تفسير ابن كثير، ج٦/ ص ٨٠، من تفسير الآية ٥ من سورة الزمر. .777
    - تفسير ابن كثير، ج ٦/ ص ٣٣٨، من تفسير الآية ١٤ من سورة الفتح. .777
  - تفسير ابن كثير، ج ٦/ ص ٣٨٦، من تفسير الآية ١٢ من سورة الحجرات. 177
    - تفسير ابن كثير، ج٧/ص٢٦٢ .779
    - تفسير ابن كثير، ج٦/ص٢١-٢٢ .77.

      - تفسير ابن كثير، ج٦/ص١٢٦ .771
      - تفسير ابن كثير، ج٤ اص ٢٣٣ .777
        - تفسير ابن کثير، ج٤/٤ ٢٥٥ .777
      - تفسير ابن کثير، ج٢/ص ١١٩ .772
    - تفسير ابن كثير، ج١/ص٤٣٢، من تفسير الآية ٢٠١ من سورة البقرة. .750
  - تفسير ابن عاشور، ج ٢٤/ص ١١٤، من تفسير الآية ٥٣ من سورة الزمر. .777

#### الرين الكورية الكورية

- تفسير ابن عاشور، ج ١٢/ ص ٢٠٣، من تفسير الآية ٣٩ من سورة الزمر. .777
  - تفسير ابن عاشور، ج۲۷/ ۱۱۸ .774
- تفسير ابن عاشور، ج ٢٥/ ص ١٤٨، من تفسير الآية ٢٣، من سورة الشوري. .779
  - تفسير ابن عاشور، ج٢٤/ ص ٢١، من تفسير الآية ٥ من سورة الزمر. .71.
- تفسير ابن عاشور، ج ٢١/ ص ٣٤٣، من تفسير الآية ٧١ من سورة الأحزاب. .711
  - تفسير ابن عاشور، ج٥/ ص ٢٢٧، من تفسير الآية ٩٨ من سورة المائدة. .787
  - تفسير ابن عاشور، ج ٢٧/ص ٣٦٧، من تفسير الآية ٢١ من سورة الحديد. .727
  - تفسير أبي السعود، ج٣/ ص١٩٠، من تفسير الآية ١٠٦ من سورة التوبة. .722
- تفسير أبي السعود، ج٦/ص٧٠٤-٨٠٤، من تفسير الآية ١٤ من سورة البروج .710
  - تفسير أبي السعود، ج٦/ص ٢٧٤، من تفسير الآية ٢ من سورة الملك. .717

    - تفسير أبي السعود، ج٣/ ص ٥٠٥، من تفسير الآية ٥٣ من سورة يوسف .714
- تفسير أبي السعود، ج٦/ص١١٣-١١٤، من تفسير الآية ٥ من سورة الحجرات. .714
- تفسير أبي السعود، ج٥/ص ٢٤١-٢٤٢، من تفسير الآية ٧١ والآية ٧٣ من سورة الأحزاب .719
  - تفسير أبي السعود، ج٢/ ص ٣٢٤، من تفسير الآية ٩٨ من سورة المائدة. .70.
  - تفسير أبي السعود، ج٣/ص١٨٧-١٨٨، من تفسير الآية ١٠٢ من سورة التوبة. .701
    - تفسير أبي السعود، ج ٣/ ص ٤٧، من تفسير الآية ١٦٩ من سورة الأعراف. .701
    - تفسير الألوسي، ج ٢/ ص٢٧٨، من تفسير الآية ١٣١ من سورة آل عمران. .705
      - تفسير الألوسي، ج ٢/ ص ٢٧١ ٢٧٥ .708
        - تفسير الألوسي، ج٥/ص٩٠-٩١ .700
      - تفسير الألوسي، ج ١١/ص ١٤٧، من تفسير الآية ٥ من سورة الأحزاب. .707
        - تفسير الألوسي، ج٦/ص ٤٠، من تفسير الآية ١١٨ من سورة التوبة. .707
          - تفسير الألوسي، ج ١٥/ ص ٧٩، من تفسير الأية ٤ من سورة نوح. . ٦٥٨
      - تفسير الألوسي، ج٢/ ص ١٢٥، من تفسير الآية ٣١ من سورة آل عمران .709
        - تفسير الألوسي، ج٣/ص١٣٧، من تفسير الآية ١١٠ من سورة النساء. .77.

        - تفسير الطبرسي، ج٣/ ص ٣٤٩، من تفسير الآية ٩٨ من سورة المائدة. 177
      - تفسير الطبرسي، ج٣/ص ١٥٥، من تفسير الآية ١١٠ من سورة النساء. .777
        - تفسير روح البيان، ج٧/ص ٣٤٤ .775
        - تفسير روح البيان، ج٧/ص ٢٥٧ .778
        - تفسير روح البيان، ج٢/ص ٤٤٤ .770

        - تفسير روح البيان، ج٢/ص ٩٤-٩٦ .777
        - تفسير السعدي، ص ٢٩٤، من تفسير الآية ٥٣ من سورة الزمر. .777
        - تفسير السعدى، ص ٢١٦، من تفسير الآية ٤٧ من سورة النحل. . 778
        - تفسير السعدي، ص ٧٥٣، من تفسير الآية ١٩ من سورة محمد. .779
        - تفسير السعدى، ص ٣٧٧، من تفسير الآية ٥٣ من سورة يوسف. .77.



# مِطَالِمُ ( لحق مِنْ ٱلْوَسِنْ ٱلْأَوْسِنْ ٱلْأَوْسِنْ ٱلْأَوْسِنْ ٱلْوَسِنْ آلَوْسِنْ ٱلْوَسِنْ آلَوْسِنْ ٱلْوَسِنْ آلَوْسِنْ ٱلْوَسِنْ آلَوْسِنْ آلَوْسِنَا آلَوْسِنَالُوسِنْ آلَوْسِنْ آلَوْسِنَالُوسِنْ آلَوْسِنْ آلَالِيْسِنْ آلَوْسِنْ آلَوْسِنْ آلَوْسِنْ آلَوْسِنْ آلَوْسِنْ آلَوْسِلْ آلَوْسِنْ آلَالِيسْنَالِلْوْسِنْ آلَالِيْسِنْ آلَالِيسْنَالِلْوْسِنْ آلَالِيسْنَالِلْوْسِنْ آلَوْسِنْ آلَالِيسْلُلْلِيسْلُلْلِيسْنَالِلْلِيسْلِيْلِلْلِلْلِيسْلِيْلِلِيسْلِيلْلِيسْلِيْلِلْلِيسْلِيْلِلْلِيسْلِيْلِلْلِيسْلِيلْلِيسْلِيلِيلِيلِيلِيلْلِيلِيلِيلِيلِيلِيْلِيلِيلِلِيلِيْلِلْلِيلِيْلِيلْلِيلِيلِيلِيْلِلْلِيلِيْلِلْلِيلِيْلِلِيلِيْلِلْلِيلِيْلِلْلِيل

تفسير السعدي، ص ٦٨٠، من تفسير الآيات ٣٠- ٤٠ من سورة ص. .771 تفسير السعدي، ص ٢٦٣، من تفسير الآية ٢٣ من سورة الأعراف.

.777

تفسير السعدي، ص ١٧٩، من تفسير الآية ١٠٦ من سورة النساء. .775

تفسير السعدي، ص ٨٠٨، من تفسير الآية ٢ من سورة المجادلة. .772

تفسير السعدي، ص ٧٢٤، من تفسير الآية ٢٣ من سورة الشوري. .770

تفسير السعدي، ص ٧٦٧، من تفسير الآية ١٢ من سورة الحجرات.

تفسير السعدي، ص ٦٩٨، من تفسير الآية ٣ من سورة غافر.

تفسير السعدي، ص ٢٢٣، من تفسير الآية ٩٨ من سورة المائدة. AYF.

تفسير السعدي، ص ٢٣٦، من تفسير الآية ٤٥ من سورة الأنعام. .779

تفسير السعدي، ص٥٣٨، من تفسير الآية ٣١ من سورة النور. ٠٨٢.

تفسير السعدي، ص ٨٢، من تفسير الآية ٢١٨ من سورة البقرة. ۱۸۲.

تفسير السعدي، ص ٩٣ ٥ من تفسير الآية ٦٧ من سورة القصص. . ٦٨٢

تفسير السعدي، ص ٧٦٨، من تفسير الآية ١٤ من سورة الحجرات.

. ٦٨٣ تفسير السعدي، ص ٨٧٨، من تفسير الآية ١٤ من سورة البروج. . ٦٨٤

تفسير السعدي، ص ٥٠٥، من تفسير الآية ٢١ من سورة الحديد. ٥٨٢.

ومما قاله الشيخ السعدي في تفسيره: « ﴿يَغْفُرُ لَمْن يَشَآءُ وَيُعَذَّبُ مَن يَشَآءُ﴾ إذا أتوا بأسباب المغفرة أو ۲۸۲. أَسَباب العذابُ» (ص ٢٠٦ ً). و« ﴿ غَفُورٌ ﴾ لذَنوب التائبينَ » ( ص٦٥٦ ). و« ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ الله غَفُورٌ ﴾ لمن صدرت منه الذنوب، فتابُ منها، ورجع إلى ربه « ( ص ٨٨ ). و » ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ غَفُورٌ رَحيمٌ ﴾، فيغفر السيئات العظيمة لمن تاب إليه « ( ص٣٦٦ ). و» والله ﴿ غَفُورٌ ﴾ لمن تابَ إليه، ﴿ حَليمٌ ﴾ بمن عصاه، حيث لم يعاجله بالعقوبة، بل حلم عنه وستر وصفح، مع قدرته عليه وكونه بين يديه» (ص٥٥).

نقل الشيخ القرضاوي في كتاب ( التوبة إلى الله ) ما نصه: « ويعلق صاحب القاموس على هذه الآية في كتابه ( البصائر ) فيقول: ... ثم علق الفلاح بالتوبة ﴿ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ تعلق المسبب بسببه، وأتي بأداة ( لعل )المشعرة بالترجي، إيذاناً بأنكم إذا تبتم كنتم عُلَى رجاء الفلاح، فلا يرجو الفلاح إلا التائبون ». (في الطريق إلى الله (٤ – التوبة إلى الله )، ص ١٧ )

قال الشيخ الشِنقيطي: ﴿ والظاهرِ أن قوله تعالى ﴿ لُعُنُواْ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلآخِرَةَ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظيمٌ \* يَوْمَ . \ \ \ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ ٱلسَّنَّهُمْ وَٱلِدَيهِمْ وَٱرْجُلُهُمْ مَا كَانُواْ يَغْمَلُونَ ﴾ [النور: ٣٧ۤ–٤٢] عله فيما إذا لم يتوبوا ويصلحوا، فإن تَابُوا وأصَحَلُوا، لم ينلهم شَيء من ذلك الوعيد ». ( تفسير الشنقيطي، ج٦/ص ٦٠ ) وقال في موضع آخر: « وقوله تعالى في هذه الآية الكريمة ﴿وَيَسْتَغْفُرُونَ لَمْن فِي ٱلأرْضَ﴾ يعني لخصوص الذين آمنوا منهم وتابوا إلى الله واتبعوا سبيله ». ( تفسير الشَنقيطي، ج ٧/صَ ٩٧ ) َ

قال الإمام الرازي: « ... أمرين: الأول: أنه تعالى اطلع على أهل بدر وقد علم توبتهم وإنابتهم فقال ۹۸۲. افعلوا ما شنتم من النوافل من قليل أو كثير فقد غفرت لكّم وأعطيتكم الدرجات العالية في الجنة الثاني: يحتمل أن يكون المراد أنهم يوافون بالطاعة فكأنه قال: قد غفرت لكم لعلمي بأنكم تموتون على التوبة والإنابة فذكر حالهم في الوقت وأراد العاقبة » ( تفسير الرازي، ج٢٣/ص ٣٨، من تفسير الآية ٢٢ من سورة النور).

قال السمرقندي: « ﴿ وَأَصْلُحُواْ ﴾ يعني: العمل بعد التوبة ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ ﴾ لذنوبهم بعد التوبة ﴿ .79. رَّحِيمٌ ﴾ بهم بعد التوبةُ ». ( تفسير السمرُّقندي، آج٢ /ص ٤٢٧ مَن تفسير الآية ٥ من سورة النور. )

.777

.777

- ٦٩١. قال البيضاوي: « ﴿إِنَّكَ أَنتَ التَّوَابُ الرّحيمُ ﴾ لمن تاب «( تفسير البيضاوي، ج١/ص٨٧ ). « ﴿إِنَّ الله غَفُورٌ رّحيمٌ ﴾ يتجاوز عن التائب وينفضل عليه «( تفسير البيضاوي، ج١/ص٤١ ). و» ﴿وَهُوَ هُوَ الفَزِيرُ ﴾ الغالب الذي لا يعجزه من أساء العمل. ﴿الْغَفُورُ ﴾ لمن تاب منهم «( تفسير البيضاوي، ج٢/ص٢٥٠). ص٩٠٥) . و» ﴿ إِنَّ الله كَانَ غَفُوراً رّحيماً ﴾ لمن يستغفر «( تفسير البيضاوي، ج١/ص٢٥٥).
- ٦٩٢. قال الخازن: « ﴿ وَأَنَّ اللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ يعني لمن تاب وآمن « ( تفسير الخازن، مِن تفسير الآية ٩٨ من سورة المائدة . و انظر كذلك تفسير الآية ١٩٨ من سورة النحل ). و» ﴿ إِنَّ اللهُ كَانَ تَوَاباً ﴾ يعني أنه تعالى يعود على عبده بفضله ومغفرته ورحمته إذا تاب إليه « ( تفسير الخازن، من تفسير الآية ١٦ من سورة النساء ).
- ٦٩٣. قال أبو حيان الأندلسي: « فيعذب من يشاء عذابه وهم المخالفون لأمره، ويغفر لمن يشاء وهم التانبون
   «( تفسير أبي حيان الأندلسي، ج٣/ص٤٩ عن تفسر الآية ٤٠ من سورة المائدة ).
- ٦٩٤. قال ابن الجوزي: « قوله تعالى: ﴿ وَالله يُرِيدُ أَنْ يُتُوبَ عَلَيْكُمْ ﴾ قال الزجاج: يريد أن يدلكم على ما يكون سبباً لتوبتكم ». ( تفسير ابن الجوزي، ج١/ ص٣٩٥ )
- ٦٩٥. قال نووي الجاوي: « ﴿ إِنِّكَ أَنتَ آلتَوَابُ ﴾ أي المتجاوز لمن تاب ﴿ آلرَّحِيمُ ﴾ به «. (مراح لبيد، ج١/ ص ٤٥)
- ٦٩٦. قال الإمام البخاري: « هَذَا عندَ النَّوْت أَوْ قَبْلُهُ، إِذَا تَابَ وَنَدَمَ وَقَالَ لاَ إِلَهُ إِلاَ اللّهَ. غُفرَ لَهُ ».
   قال الإمام البخاري هذا القول بعد أن روى رواية أبي ذر سُتُ ، حيثِ قال: «حَدَثْنَا أَبُو مَعْمَر خِدَثَنَا

عَنْدُ الْوَارِثُ عَنِ الْحَسَيْنِ عَنْ عَنْدِ اللهُ بْنِ بُرِيْدَةً عَنْ يَخْتَى بْنِ يَغْمَرَ حَدَثَهُ أَنَّ أَبَا الأَسْوَدِ الدَّيلَى حَدَثُهُ أَنَّ أَبَّا الْأَسْوَدِ الدَّيلَى حَدَثُهُ أَنَّ أَبُا الْأَسْوَدِ الدَّيلَى حَدَثُهُ أَنَّ أَبُو لَوْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى وَلِنَّ مَرَقَ قَالَ «وَإِنْ رَنَى وَإِنْ سَرَقَ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

وعند شرحهم لهذه الرواية بُعلت فكرة الخروج من النار مرجعاً لفهم رواية أبي ذر وفهم تعليق الإمام البخاري عليها. فقد قال ابن حبان تعليقاً على هذه الرواية: «قال أبو حاتم: قوله: «مَنْ مَاتَ مِنْ أَمْتِي لا يُشْرِكُ بالله شَيْئاً دَخِلَ الجَنة » يُريدُ به: إلا أَنْ يُرْتَكبَ شيئاً أَوْعَدُنُهُ عَلِيه دُخُولُ النَارِ. وله معني آخر: وهو أنّ مَنْ لَمْ يَشْرِكُ بالله شيئاً ومَاتَ، دخل الجنة لا تَحَالَة، وإنْ عَذَبَ قَبَل دُخوله إياها مدةً معلومة » (صحيح ابن الرواية: ٢٥ م ، ج ا / ص ٤٤٦).

و قال ابن حجر: «وحاصل ما أشار إليه أن الحديث محمول على من وحد ربه ومات على ذلك تانباً من الذنوب التي أشير إليها في الحديث، فإنه موعود بهذا الحديث بدخول الجنة ابتداء، وهذا في حقوق الله باتفاق أهل السنة، وأما حقوق العباد فيشترط ردها عند الأكثر، وقبل بل هو كالأول ويثيب الله صاحب الحق بما شاء، وأما من تلبس بالذنوب المذكورة ومات من غير توبة فظاهر الحديث أنه أيضا داخل في ذلك، لكن مذهب أهل السنة أنه في مشيئة الله تعالى، ويدل عليه حديث عبادة بن الصامت الماضي في كتاب الإيمان فإن فيه: «ومن أتى شيئاً من ذلك فلم يعاقب به فأمره إلى الله تعالى إن شاء عاقبه وإن شاء عفا عنه» وهذا المفسر مقدم على المبهم، وكل منهما يرد على المبتدعة من الخوارج ومن المعتزلة الذي يدعون وجوب خلود من مات من مرتكبي الكبائر من غير توبة في النار، أعاذنا الله من ذلك بمنه وكرمه. ونقل ابن التين عن الداودي أن كلام البخاري خلاف ظاهر الحديث فإنه لو كانت التوبة مشترطة لم يقل «وإن زنى وإن سرق» قال: وإنما المراد أنه يدخل الجنة إما ابتداء وإما بعد ذلك. والله أعلم. ( فتح الباري، ج ١١/ص ٢١٥ - ٢٤).

وقال الشوكاني: « وأقول: قد أطبق أئمة المسلمين من السلف والخلف والأشعرية والمعتزلة

وغيرهم أن الأحاديث الواردة بأن من قال: لا إله إلا الله دخل الجنة مقيدة بعدم الإخلال. بما أو جب الله من سائر الفرائض، وعدم فعل كبيرة من الكبائر التي لم يتب فاعلها عنها، وأن مجرد الشهادة لا يكون موجباً لدخول الجنة فلا يكون حجة على المطلوب، ولكنهم اختلفوا في خلود من أخل بشيء من الواجبات أو قارف شيئاً من المحرمات في النار مع تكلمه بكلمة الشهادة وعدم التوبة عن ذلك ... وهذه المسائل محلها علم الكلام، وإنما ذكرنا هذا للتعريف بإجماع المسلمين على أن هذه الأحاديث مقيدة بعدم المانع، ولهذا أولها السلف، فحكي عن جماعة منهم ابن المسيب أن هذا كان قبل نزول الفرائض، والأمر والنهي ورد بأن راوي بعض هذه الاحاديث أبو هريرة وهو متأخر الإسلام أسلم عام خبير سنة سبع بالاتفاق. وكانت إذ ذاك أحكام الشريعة مستقرة من الصلاة والزكاة والصيام والحج وغيرها، وحكى النووي عن بعضهم أنه قال: هي مجملة تحتاج إلى شرح، ومعناه من قال الكلمة وأدى حَقها وفريضتها قال: وهذا قول الحسن البصري. وقال البخاريّ: إن ذلك لمن قالها عند الندم والتوبة ومات على ذلك ذكره في كتاب اللباس. وذكر الشيخ أبو عمر بن الصلاح: أنه يجوز أن يكون ذلك أعني الاقتصار على كلمة الشهادة في سببية دخول الجنة اقتصاراً من بعض الرواة لا من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بدليل مجينه تاماً في رواية غيره، ويجوز أن يكون اختصاراً من الرسول صلى الله عليه وآله وسلم فيما خاطب به الكفار عبدة الأوثان الذين كان توحيدهم بالله تعالى مصحوباً بسائر ما يتوقف عليه الإسلام ومستلزماً له، والكافر إذا كان لا يقر بالوحدانية كالوثُّني والثنوي وقال: لا إله إلا الله وحاله الحال التي حكيناها حكم بإسلامه. قال النووي: ويمكن الجمع بين الأدلة بأن يقال المراد باستحقاقه الجنة أنه لا بد من دخولها لكل موحد إما معجلاً معافى، وإما مؤخراً بعد عقابه، والمراد بتحريم النار تحريم الخلود. وحكى ذلك عن القاضي عياض وقال: إنه في نهاية الحسن، ولا بد من المصير إلى التأويل لما ورد في نصوص الكتّاب والسنة بذكر كثير من الواجبات الشرعية والتصريح بأن تركها موجب للنار . وكذلك وّرود النصوص بذكر كثير من المحرمات وتوعد فاعلها بالنار». (نيل الأوطار من أسرار منتقى الأخبار، ص ٢٣٨ ).

من هذه النصوص التي نقلناها عن ابن حبان، وابن حجر، والشوكاني ندرك أن القائلين بـ( فكرة الخروج من النار ) ليسوا على وفاق في فهم رواية أبي ذر وتعليق الإمام البخاري عليها وذلك بسبب اعتمادهم على روايات ضعيفة.

السعي لكسب مغفرة الله تعالى مشروط بطلب التوبة والمغفرة وهذا حكم نطق به القرآن الكريم وجاء في سنة الرسول تَهَلَّة الصحيحة، وسطره علماء المسلمين في كتبهم، ولكن حينما تطفوا على السطح التنازعات المذهبية فإن القائلين بفكرة الخروج من النار يجعلون القضية قضية نزاع بينهم وبين الخوارج والمعتزلة لا قضية منهج يرفض كل ما خالف كتاب الله تعالى. والله المستعان.

- ٦٩٧. تفسير ابن عاشور، ج٢٢/ص ١٦١
  - ٦٩٨. تفسير الطبري، ج٢/ص ٤١٧
  - ٦٩٩. تفسير الطبري، ج٢٧/ ص ٦٩
  - ۷۰۰. تفسیر ابن کثیر، ج ٦ / ص ٤٥٧
  - ٧٠١. تفسير الطبري، ج ١٤/ ص ١٨٣
    - ٧٠٢. تفسير الرازي، ج١٠/ص٦٠
- ٧٠٣. تفسير ابن عطية، ص ١١٢١، من تفسير الآية ١١٥ من سورة النحل.
  - ٧٠٤. تفسير ابن عاشور، ج٤/ص ١٥٠
  - ٧٠٥. الفكر العقدي عند الإباضية، ص ٣١١
  - ٧٠٦. تفسير الطبري، ج١٥/ ص١٤٣ ١٤٤
    - ۷۰۷. تفسير القرطبي، ج١٠ ص ٢٠٠

- ۷۰۸. تفسیر القرطبی، ج۱۰/ص۲۰۱
- ٧٠٩. تفسير الشوكاني، ج٣٤٩-٣٤٩ . قال الشوكاني: « ومعنى كون المقام محموداً: أنه يحمده كل من علم به. وقد اختلف في تعيين هذا المقام على أقوال: الأول: أنه المقام الذي يقومه النبي صلى الله عليه وسلم للشفاعة يوم القيامة للناس ليريحهم ربهم سبحانه مما هم فيه، وهذا القول هو الذي دلت عليه الأدلة الصحيحة في تفسير الآية، وحكاه ابن جرير عن أكثر أهل التأويل، قال الواحدي: وإجماع المفسرين على أن المقام المحمود هو مقام الشفاعة ».
- ٧١٠. تفسير الألوسي، ج٨/ص١٣٤. قال الألوسي: « والمراد بذلك المقام مقام الشفاعة العظمى في فصل القضاء حيث لا أحد إلا وهو تحت لو أنه تلك ».
  - ۷۱۱. فتح الباري، ج٢/ص٣٠٠
  - ٧١٢. صحيح البخاري، الرواية: ٨٤٧٨، ص٨٤٤
  - ٧١٣. سنن النسائي الكبرى، الرواية: ١١٢٩٥، ج٦/ص٣٨١
    - ٧١٤. صحيح البخاري، الرواية: ١٤٧٥، ص ٢٦٦
      - ٧١٥. تفسير الطبري، ج١٥/ ص١٤٦

. ٧١٦

- صحيح البخاري، الرواية: ٤٧١٦، ص ١٤٣-٨٥. قال الإمام البخاري: «حدَثنا محمدُ بن مُتقاتل الجمار البخاري: «حدَثنا محمدُ بن مُتقاتل الخبرَنا عبدُالله أخبرَنا أبو حيّانَ التّبعيُ عن أبي زُرعَة بن عمرو بن جَرير عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: «أتي رسولُ الله صلى الله عليه وسلم بلحم، فرُفع إليه الذراع وكانت تُعجبُهُ فيهَسَ منها نَهسةُ ثم قال: أنا سيدُ الناس يوم القيامة، وهل تدرونُ م ذلك؟ يُجمَعُ الناسُ من الغمّ والكرّبِ ما لا يُطيقون ولا واحد، يُسمعهمُ الداعي، ويَففُدُهمُ البصر، وتدنو الشمسُ فيبلغُ الناسَ من الغمّ والكرّب ما لا يُطيقون ولا يعصُ الناس يحصَدا صلى الله عليه وسلم فيقولون نوع من فياتون عيسى ... فيأتون موسى ... فيأتون عيسى ... فيأتون عيسى ... فيأتون عيما عحمدا صلى الله عليه وسلم فيقولون: يا محمد، أنت رسولُ الله، وخاتمُ الأنبيا، وقد غفرَ الله لك ما تقدّمَ من ذنبك وما تأخر، الشفعُ لها إلى ربك، ألا تُرى إلى ما نحنُ فيه؟ فانطلقُ، فاتني تحتَ العرش فاقعُ ساجدا لربي عز وجل، ثم يَفتحهُ على أحد قبلي. ثم يُقال: لربي عز وجل، ثم يَفتحهُ على أحد قبلي. ثم يُقال: يا محمد، ارفغ رأسك، سُلُ تُعطَهُ، واشفعُ تَشفع. فارفعُ رأسي فاقول: أمتي يا رب، أمتي يا رب. فيقال: يا محمد، ادخلُ من المباب المين من الباب الأيمن من الوابِ الجنة، وهم شركاءُ الناس فيما سوى ذلك مَن الأبواب. ثم قال: والذي نفسي بيده إنّ ما بينَ المصراعين من مصاريع الجنة كما بينَ مكة ويُصري».
- الناس حتى يكون قاب قوسين فيغرقون حتى يرشح العرق قامة في الأرض ثم يرتبع عشر سنين ثم تدنو من جماجم الناس حتى يكون قاب قوسين فيغرقون حتى يرشح العرق قامة في الأرض ثم يرتفع حتى يغرغر الرجل، قال سلمان: حتى يقول الرجل: غرغر، فإذا رأوه ما هم فيه قال بعضهم لبعض: ألا ترون ما أنتم فيه، ائتوا قال سلمان: حتى يقول الرجل: غرغر، فإذا رأوه ما هم فيه قال بعضهم لبعض: ألا ترون ما أنتم فيه، ائتوا أباكم آدم فليشفع لكم إلى ربكم، ... فيأتون أوه ما هم فيه قال بعضهم لبعض: ألا ترون ما أنتم فيه، ائتوا أباكم آدم فليشفع لكم إلى ربكم، ... فيأتون أوه ما هم فيه قال بعضهم لبعض: هأتون عيسى ... فيأتون عمدا من فيقول: «أنا صاحبكم»، فيخرج من بين الناس حتى يتنهي إلى باب الجنة، فيأخذ بحلقة في الباب من ذهب، فيقرع الباب فيقال: من هذا؟ فيقول: «خَمَد»، قال: فيفتح له فيجيء حتى يقوم بين يدي الله فيستأذن في السجود فيوذن له، فيسجد فيقول: «خَمَد» المناء والتحميد والتمجيد ما لم يفتح لأحد من الخلائق، قال: فيقول: «رَبّ أمّتي»، ثم يستأذن في السجود فيوذن له فيسجد فيفتح الله عليه من الثناء والتحميد والتمجيد ما لم يفتح لأحد من الخلائق، وينادي: يا محمد ارفع رأسك سل تعطه واشفع تشفع وادع تجب، فيرفع رأسه ويقول: لأحد من الخلائق، وينادي: يا محمد ارفع رأسك سل تعطه واشفع تشفع وادع تجب، فيرفع رأسه ويقول: «ياربُ أمّتي أمّتي»، مرتين أو ثلاثًا، قال (سلمان): فيشفع في كل من كان في قلبه مثقال حبة من حنطة «ياربُ أمّتي أمّتي»، مرتين أو ثلاثًا، قال (سلمان): فيشفع في كل من كان في قلبه مثقال حبة من حنطة

. ٧١٨

. ٧ ٢ ٢

من إيمان أو متقال شعيرة من إيمان أو مثقال حبة خردل من إيمان، فذلكم المقام المحمود».

المعجم الكبير، الرواية: ٦١١٧ ، قال الطبراني: « حدثنا عبيد بن غنام ثنا أبو بكر بن أبي شيبة ثنا أبو معاوية عن عاصم عن أبي عثمان عن سلمان قال تعطى الشمس يوم القيامة حر عشر سنين ثم تدني من جماجم الناس فذكر الحدّيث قال فيأتون النبي ﷺ فيقولون يا نبي الله أنت الذي فتح الله بك وغفر لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر وقد ترى ما نحن فيه فاشفع لنا إلى ربنا فيقول أنا صاحبكم فيخرج يحوش الناس حتى ينتهي إلى باب الجنة فيأخذ بحلقة في الباب من ذهب فيقرع فيقال من هذا فيقال محمد فيفتح له فيجيء حتى يقوم بين يدي الله فيسجد فينادي ارفع رأسك سل تعطه واشفع تشفع فذلك المقام المحمود

.٧١٩

تفسير الطبري، ج١٥/ ص ١٤٤ . قال الطبري: « حدثنا محمد بن بشار، قال: ثنا ابن أبي عديّ، عن عوف، عن التحسن في قول الله تعالى وَمنَ اللَّيْل فَتَهَجَّدُ به نافلَةَ لَكَ عَسَى أَنْ يَبْعَثُكَ رَبُّكُ مُقامًا مَحْمُودا قال: المقام المحمود: مقام الشفاعة يوم الَقيامة ». أ

- تفسير ابن كثير، ج٣/ص٣٤٧ . ٧٢٠
- تفسير ابن عطية، ص ٢٢٩، من تفسير الآية ٢٥٥ من سورة البقرة. . ٧٢١
  - تفسير السعدي، ص٦٩٧، من تفسير الآية ٧٣ من سورة الزمر.
    - اليوم الآخر- القيامة الكبرى، ج٢/ ص ١٤ . ٧ ٢ ٣
      - تفسير القرطبي، ج١٠/ص٢٠١ . YY £
    - الشفاعة في الآخرة بين النقل والعقل، ص ٣٠ . ٧٢0
- تفسير الطبري، ج١٥/ ص١٤٤. قال الإمام الطبري: « حدثنا ابن بشار، قال: ثنا عبدالرحمن، قال: .777. ثنا سفيان، عن سَّلمة بن كهيل، قال: ثنا أبو الزعراء، عن عبد الله في قصة ذكرها، قال: ثم يؤمر بالصراط فيضرب على حسر جهم، فيمرّ الناس بقدر أعمالهم يمرّ أوّلهم كالبرق، وكمرّ الريح، وكمرّ الطير، وكأسرع البهائم، ثم كذلك حتى يمرّ الرجل سعيا، ثم مشيا، حتى يجيء آخرهم يتلبّط على بطنه، فيقول: ربّ لما أبطأت بي، فيقول: إنى لم أبطأ بك، إنما أبطأ بك عملك، قال: ثم يأذن الله في الشفاعة، فيكون أوّل شافع يوم القيامة جبرئيل عليه السلام، روح القُدس، ثم إبراهيم خليل الرحمن، ثم موسى، أو عيسى، قال أبو الزعراء: لا أدري أيهما قال قال: ثم يقوم نبيكم عليه الصلاة والسِلام رابعا، فلا يشفع أحد بعده فيما يشفع فيه، وهو المقام المحمود الذي ذكر الله ﴿عَسَى أَنَّ يَنْعَثَكَ رَٰبُكَ مَقاما مَحْمُودا﴾».
  - سنن النسائي الكبرى، الرواية: ١١٢٩٦، ج٦/ص ٣٨٢ . ٧ ٢ ٧
  - مصنف ابن أبي شيبة، الرواية: ٣٣٤٢٦، ج٨/ص٥٧٥ . ٧ ٢ ٨
    - مسند الطيالسي، الرواية: ٣٨٩، ج١/ص ٢٠٠٠ .٧٢٩
      - المعجم الكبير، الرواية: ٩٧٦١ .۷۳٠
- ميزان الاعتدال، ت: ٤٦٦٤، ج٢/ص٥١٥-٥١٧ . وانظر كذلك تهذيب الكمال، ت:٥٦١٥، .771 ج٤/ص ٣٠٩–٣١٠
- تفسير السمرقندي، ج٢/ص ٢٨٠ . قال السمرقندي: « قال الفقيه: حدَّثنا الخليل بن أحمد قال: حدَّثنا . ٧٣٢ محمد بن معاوية الأنماطي قال: حدَّننا الحسن بن الحسين، عن عطية العوفي قال: حِدَّثنا أبو حنيفة، عن عطية إلعِوفي، عِن أبي سعيد الخدري قال: سمعت رسول الله صلى الله عَليه وسلَّم يقول في قوله: ﴿ عَسَى ` أِن يَنْعَثُكَ رِبُكَ مَقَامًا تَجُمُودُ إِلَى قال: «يُخْرِجُ الله أَقْوَامًا مِنَ النّارِ مِنْ أَهْلِ الإيمانِ بِشَفَاعَةِ مُحَمِّد صلى الله عليه وسلَّم، فَذلكَ الْمَقَامُ الْمُحْمُودُ، فَيُؤْتَى بَهِمْ نَهَراً يْقَالُ لَّهُ الحَيْرَانُ، فَيُلْقَوْنَ فيه؛ فَيُنْبَتُونَ كَمَّا

# ئىسىڭەڭئىسىڭەڭئىسىڭەڭئىسىڭەڭئىسىڭەڭئىسىڭەڭئىسىڭەكئىسىڭەكئىسىڭەكئىسىڭەكئىسىڭەكئىس

ينبتُ التَّفَاريرُ. ثم يُخْرَجُونَ فَيُدْخَلُونَ الجَنَّةَ، فَيُسَمَوْنَ فِيهَا الجَهَنِّمِيُّونَ. قال: ثم يطلبونَ إلى الله تعالى أَنْ يُذْهبَ عَنْهُمْ هذا الاسْمَ، فَيُذْهبُهُ عَنْهُمْ».

- ٧٣٣. انظر ص ٨٨ من هذا البحث.
- ٧٣٤. صحيح مسلم، الرواية: ١٩١، ص ١٣٦-١٣٧
- ٧٣٥. تفسير القرطبي، ج٢٠/ص ٥٦، من تفسير الآية ١ من سورة الليل.
- ٧٣٦. تفسير القرطبي، ج١٨/ص٧٠، من تفسير الآية ٩ من سورة الجمعة.
  - ٧٣٧. انظر القسم الثاني من الفصل الثالث من هذا البحث.
- . ٧٣٨. أرجو مراجعة كتاب ( البعد الحضاري للعقيدة الإباضية ) للشيخ الدكتور فرحات الجعبيري، ص ٧٥٣–٧٦٣
  - ٧٣٩. السير والجوابات، ج١/ص ٤١٧
  - ٧٤٠. السير والجوابات ج١/ص٩٥٣
  - ٧٤١. التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة، ج٢/ص ٥٨٥
    - ٧٤٢. انظر كتاب التذكرة، ج٢/ص ٥٨٥-٩٣٥
      - ٧٤٣. تفسير الطبري، ج١٥/ ص١٤٤-١٤٤
        - ٧٤٤. تفسير الطبري، ج ١٦/ ص ١٠٨
        - ٧٤٥. تفسير الطبري، ج ١٦/ ص ١١٠
- ٧٤٦. الروايتان هما: قال الإمام الطبري في تفسيره ( ج ٦٦/ ص ١١٠): «حدثنا ابن المثنى، قال: ثنا أبو داود، قال: ثنا شعبة، قال: أخبرني عبد الله بن السائب، عن رجل سمع ابن عباس يقرؤها في وَإِنْ مَنْكُمْ إِلاَ وَارِدُها في يعني الكفار، قال: لا يردها مؤمن». هذه الرواية ضعيفة لكونها من طريق رجل مجهول. وقال الإمام الطبري في تفسيره: ( ج ٦٦/ ص ١١١) «حدثنا محمد بن بشار، قال: ثنا عبد الرحمن، قال: ثنا عمرو بن الوليد الشنّي، قال: سمعت عكرمة يقول: في وَإِنْ مَنْكُمْ إِلاَ وَارِدُها في يعني الكفار».عمر بن الوليد مختلف فيه ( انظر تعجيل المنفعة، ت: ٧٧٧)، ص ٣٣٥).
  - ٧٤٧. تفسير الطبري، ج ١٦/ ص ١١١
- ٧٤٨. تفسير الطبري، ج٦ / ص ١١١، قال الإمام الطبري: «حدثني يونس، قال: أخبرنا ابن وهب، قال: قال ابن زيد، في قوله: ﴿ وَإِنْ مَنْكُمْ إِلاَ وَارِدُها ﴾ ورود المسلمين المرور على الجسر بين ظهريها ورود المشركين أن يدخلوها، قال: وقال النبيّ صلى الله عليه وسلم: «الزّالون والزّالات يَوْمُنذ كثيرً، وَقَدْ أَحَاظَ البحِسْر سماطان من المالائكة، دَعُواهُمْ يَوْمُنذ يا الله سَلمْ سَلَمْ». هذه الرواية فَيها عبد الرحمن بن زيد بن أسلم الضَعيف (تقريب التهذيب، ت: ٩٨٧٩، ج١/ص ٥٧٠)
  - ٧٤٩. تفسير الطبري، ج١٦/ ص١١١
- ٧٥٠. الروايتان هما: قال الإمام الطبري في تفسيره ( ج١٦ / ص ١١٦ ) : «حدثنا أبو كريب، قال: ثنا إبن يمان، عن عثمان بن الأسود، عن مجاهد قال: الحمى حظ كلّ مؤمن من النار، ثم قرأ: ﴿ وَإِنْ مِنْكُمْ إِلّا وَارِدُهَا ﴾» .هذه الرواية ضعيفة بسبب ابن يمان في سندها، انظر ص ٩٠ من هذا البحث.
- وقال الإمام الطبري في التفسير (ج ٦٦/ ص ١١١): «حدثني عمران بن بكار الكلاعي، قال: ثنا أبو المغيرة، قال: ثنا عبد الله، عن أبي قال: ثنا أبو المغيرة، قال: ثنا عبد الله، عن أبي صالح، عن أبي مريرة قال: خرج رسول الله صلى الله عليه وسلّم يعود رجلاً من أصحابه وبه وعك وأنا معه، ثم قال: «إن الله يقول: هي ناري أسلطها على عبدي المؤمن، لتكون حظه من النار في الآخرة ». هذه الرواية ضعيفة وذلك بسبب عبد الرحمن بن يزيد بن تميم السلمى الدمشقى الضعيف « ( تقريب

التهذيب، ت: ٤٠٥٤، ج١/ص ٥٩٥)

٧٥١. تفسير السعدي، ص ٤٧١، من تفسير الآية ٧١ من سورة مريم.

٧٥٢. تفسير الشنقيطي، ج٤/ص ٢٦٤

٧٥٣. تفسير الشوكاني، جـ٣/ص٤٧٤ ، بدأ العلامة الشوكاني ذكر أقوال العلماء بقوله: « وقد اختلف الناس في هذا الورود ... ».

٧٥٤. التمهيد، ج٣/ص١٤٧.

٥٥٥. فتح الباري، ج٣/ص ٤٦٢ . بدأ الحافظ ابن حجر ذكر أقوال العلماء بقوله: « واختلف السلف في المراد بالورود في الآية، فقيل هو الدخول ... «.

٧٥٦. تفسير الشنقيطي، ج٤/ص ٢٦٥-٢٦٦

٧٥٧. تفسير ابن عاشور، ج١٦/ص٧١

۷۰۸. تفسير الطبري، ج١٦ / ص ١٠٨–١٠٩

٧٥٩. تفسير ابن کثير، ج٤/ص٤٧٦

. ٧٦٠ قفسير الشنقيطي، ج٤/ص ٢٦٥ . قال الشنقيطي: « وبهذا استدل ابن عباس على نافع بن الأزرق في «أن الورود الدخول» ».

٧٦١. تفسير الشوكاني، ج٣/ص٤٧٦ . قال الشوكاني: « وأخرج عبد الرزاق، وسعيد بن منصور، وهناد، وعبد بن حميد، وابن جرير، وابن أبي حاتم، والبيهقي عن مجاهد قال: خاصم نافع بن الأزرق ابن عباس؛ فقال ابن عباس: الورود الدخول، وقال نافع: لا، فقرأ ابن عباس ﴿ أَكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ من دُونَ الله حَصَبُ جَهَنَم أَنتُم لَهَا وُردُونَ ﴾ (الأنبياء: ٨٩). وقال: وردوا أم لا؟ وقرأ ﴿ يَقْدُمُ قَلَمُ مَنْ مَا أَنَا وَأَنت فسندخلها فانظر هل نخرج منها أم لا؟».

٧٦٢. تفسير الألوسي، ج٨/ص٤٣٨

٧٦٣. الدر المنثور، ج٤/ ص٥٠٥

٧٦٤. تفسير البغوي، ج٣/ ص ١٧١

٧٦٥. تفسير ابن عطية، ص ١٢٣٧، من تفسير الآية ٧١ من سورة مريم.

٧٦٦. تهذيب التهذيب، ت:٤٢١٣، ج٦ / ص ٢٧٥-٢٧٨

٧٦٧. كتاب الضعفاء والمتروكين ت: ١٩٢٢، ج٢/ هامش صفحة ١٠٥ تعليق أبي الفداء عبدالله القاضي.

٧٦٨. ضعفاء العقيلي، ت:١٠٨٢، ج٣/ ص ١١١

٧٦٩. تقريب التهذيب، ت:٧٩٣٥، ج٢/ص٦٦

۷۷۰. تهذیب الکمال، ت ۱۲۹۳، ج۲/ ص۱۷۰

٧٧١. الكامل في ضعفاء الرجال، ت: ٩٥ ١٤٦٣/٤٩، ج٦/ص٥٤٥

۷۷۲. ثقات ابن حبان، ت: ۱٤۲۱٦، ج٨/ص٤١٢

٧٧٣. تفسير الطبري، ج ١٦/ ص ١٠٩

٧٧٤. تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس، ت: ٨٣، ص ٥٥

٧٧٥. تفسير الطبري، ج١٦/ ص ١٠٩

۲۷۷. تفسیر ابن کثیر، ج٤/ص ۲۷۷.

# بِين فَكُورُونِ وَمُكُونُونِ وَكُونُونِ وَكُونُونِ وَكُونُونِ وَكُونِي وَكُونِي وَكُونِي وَكُونِي وَكُونِي عَلَم

- تهذيب التهذيب، ت: ٤٧٨١، ج٧ /ص٤ ٩١-١٩٦ . ٧٧٧
- تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس، ت: ١٢٢، ص ١٣٠ .VVA
  - تهذيب التهذيب، ت: ١٣٢٧، ج٢/ص٢٦٨ . ٧٧٩
  - لسان الميزان، ت: ٢٦٧٩، ج ٢/ص ٣٤١-٣٤٢ . ٧٨ •
    - تفسير الطبري، ج ١٦/ ص ١١٠ . ٧٨١
      - انظر ص ١٥ من هذا البحث. . ٧ ٨ ٢
    - تفسير الطبري، ج١٦/ ص١٠٩ . ٧ ٨ ٣
    - تفسير ابن کثير، ج٤/ص٤٧٦ . Y A £
    - تفسير الألوسي، ج٨/ص٤٣٨ . ٧٨٥
  - تهذیب التهذیب، ت: ۱۸۸۰، ج۱۰/ص ۸۸-۹۰ ۲۸۷.
    - تفسير الطبري، ج١٦/ ص ١٠٩ . ٧ ٨ ٧
    - تفسير الطبري، ج ١٦/ص ١٠٩ . ٧٨٨
- مصنف ابن أبي شيبة، الرواية: ٢٩٩٦، ج٨/ص٩٩ . قال ابن أبي شيبة: « حدَّثنا يزيد بن هُرون قال . ٧ ٨ ٩ أخبرنا الجريري عن غنيم بن قيس عن أبي العوام قال: قال كعب ... ».
  - تفسير ابن كثير، ج٤/ص٤٧٨ . ٧٩ •
- جاء في هامش كتاب ( إغاثة اللهفان ): « « هذا وينبغي أن يفهم قصص القرآن الكريم بنص الآيات فقط، . ٧٩١ بعيداً كل البعد عما يروى في ذلك من الإسرائيليات وإن كان قد رواه ابن جرير وابن كثير أو غيرهما. اللهم إلا إذا كان ذلك عن الرسول - ﷺ - فينظر في الرواية، فإن صحت فعلى العين والرأس، وإن لم تفهمها عقولنا القاصرة. فإن قلوبنا المومنة تطمئن إليها ولا تجد لها أدنى حرج. أما إذا كانت ضعيفة السند أو واهية، فإنها تضاف إلى الإسرائيليات. وإنما كان ذلك لما يروى عن الرَّسول، لأنه لا يكون من عند بشريته. وإنما يكون من إيحاء الله له. أما ما كان عن الصحابة، فهو بلا شك من بشريتهم وأفهامهم، أو من مسموعاتهم من مسلمة بني إسرائيل، أمثال كعب الأحبار ووهب بن منبه، وأمثالهما، والله أعلم بما أصاب التفسير من أقوالهما وقصّصهما، بل وبما أصاب الإسلام كله ولا حول ولا قوة إلا بالله « ( إغاثة اللهفان، ج٢/ هامش ص ٣٢٧)
- وقال فوّاز آحمد زمر لي: « إلا أنه يستثني من ذلك ما كان المفسر له من الصحابة رضي الله تعالى عنهم– مَن عرف بالنظر في الإسرائيليات، كمسلمة أهل الكتاب مثل عبد الله بن سلام وغيره، وكعبد الله بن عمرو بن العاص، فمثل هذا لا يكون حكم ما يخبر به من الأمور التي قدمنا ذكرها الرفع لقوة الاحتمال. والله أعلم « ( شروط المفسر وآدابه، هامش ص ١٩ )
  - تفسير القرطبي، ج ١٥/ص ١٣٧ .V9T
  - تفسير الطبري، ج١٦/ص١١٠ . ٧9٣
  - تهذیب التهذیب، ت: ۸۰۰۰، ج ۱۱ /ص ۲۶۰ –۲۶۱ .٧9 ٤
- قال الإمام الطبري: « حدثنا ابن حميد، قال: ثنا حكام، عن إسماعيل، عن قيس، قال: بكي عبد الله بن . ٧90 رواحة ... » ( تفسير الطبري، ج١٦/ص١١٠ )
- وجاء عند الإمام الطبري أيضاً نحو هذه الرواية منسوبة إلى عبد الله بن رواحة: « حدثنا الـحسن بن . ٧٩٦ يحيى، قال: أخبرنا عبد الرزاق، عن ابن عيينة، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن قيس بن أبي حازم، قال: كان عبد الله بن رواحة واضع راسه في حجر امرأته، فِبكِّي، فبكت امرأته، قال: ما يبكِّيكٌ؟ قالتُ: رأيتك تبكي فبكيتً، قال: إنبي ذكرت قولُ الله ﴿ وَإِنْ مَنْكُمْ إِلَّا وَاردُها ﴾ فلا أدري أنجو منها، أم لا؟

.٧٩٩

٠٠٨.

۱۰۸.

- تهذيب التهذيب، ت: ٦٠٨١، ج٩/ص١١٨-١١١ . ٧٩٧
- المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٨٧٤٧، ج٤ /ص ٦٣١. قال الحاكم: « حدَّثنا أبو العباس محمد بن . ٧٩٨ يعقوب، ثنا سعيد بن محمد الحجواني بالكوفة، ثنا وكيع بن الجراح، ثنا إسماعيل بن أبي خالد، عن قيس بن أبي حازم قال ... ».
- المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٨٧٤٨، ج٤/ص ٦٣١ . قال الحاكم: « حدَّثنا أبو العباس محمد بن على بن عبد الحميد الصنعاني بمكَّة حرسها الله تعالى، ثنا إسحاق بن إبراهيم الدبري، أنبأ عبد الرَّزاق، أنباً ابن عينة، عن إسماعيل بن أبي خالد، عن قيس بن أبي حازم قال: ... ».
- جاء في ميزان الاعتدال ( ت: ٣٢٦٧، ج٢/ص ١٥٧ ) : « سعيد بن محمد بن سعيد الحجواني الكوفي عن وكيع وغيره . تأخر . قال الدارقطني: ضعيف».
- جاء في لسان الميزان ( ت: ١٠٩٠ ، ج١/ص٣٨٧-٣٨٨ ) : « إسْحَاقُ بن إبْرَاهيْمَ الدَّبَرِيّ صَاحبُ عِبد الرِّزَاقِ ... سمع من عِبدالرِّزاق تصانيفه وهو ابن سبع سنين أو ُنحوها، لكن رُوي عن عَبد الرزَّاق أحاديثِ منكرة، فوقع التردُد فيها، هل هي منه فانفرد بها، أو هي معروفة مما تفرد به عبد الرزاق. وقال الدَّارَقُطْني في رواية آلحاكم: صَدُوق، ما رأيت فيه خلافاً، إنما قيل: لم يكن من رجال هذا الشان. قلتُ: ويدخل في الصّحيح؟ قال: إي والله وقد احتج بالدّبري أبو عَوَانَةَ في صَحِيحه وغيره، وأكثر عنه الطَّبَراني، ... وقال ابن الصّلاح في نزع المختلطين من علوم الحديث: ذكر أحّمد أن عبد الرزاق عمي، فكان يلقّر فيتلقَّن، فسماع من سَمعَ منه بعد ما عمى لا شيء. قال ابن الصّلاح: وقد وجدت فيما روى الدّبري، عن عُبْدالرِّزُاق أحاديث استنكرها جداً، فأحلت أمرها على الدّبري؟ لأن سماعه منه متأخّر جداً، والمناكير التي تقع في حديث عبد الرزاق، فلا يلحق الدّبري منه تبعة، إلا أنه صحف أو حرف، وإنما الكلام في الأحاديث التي عنده في غير التصانيف، فهي التي فيها المُناكير، وذلك لأجل سماعه منه في حالة الاختلاط، والله أعَّلم».
- قال الإمام الطبري: « حدثنا القاسم، قال: ثنا الحسين، قال: ثني حجاج، عن ابن المبارك، عن الحسن، قال: قال رجل لأحيه: هل أتاك بأنك وارد النار؟ قال: نعم، قال: فهل أتاك أنك صادر عنها؟ قال: لا، قال: ففيم الصحك؟ قال: فما رؤي ضاحكا حتى لحق بالله » ( تفسير الطبري، ج ١٦/ ص ۱۱۲)
  - تقريب التهذيب، ت: ٢٦٥٤، ج١/ص ٣٩٧ ۸۰۳
    - تفسير ابن کثير، ج٤/ص٤٧٦ .٨٠٤
    - تفسير الألوسي، ج٨/ص ٤٦١ ٠٨٠٥
    - تفسير ابن عاشور، ج٦٦/ص٧٢ ٠٨٠٦
  - تفسير الشوكاني، ج٥/ص٣٨٩ ، من تفسير الآية ٢٧ من سورة المعارج. . . . ٧
    - تفسير الألوسي، ج١٥/ص٧١ ۸٠۸.
    - تفسير الطبري، ج ٢٩/ ص ٨٣ .۸۰۹
    - تفسير الطبري، ج ١٦/ ص ١١٠ ٠١٨.
    - المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٥٧٤٥، ج٤/ص.٦٣٠ ۱۱۸.
      - تفسير الشوكاني، ج٣/ص ٤٧٦ . 417
      - تهذيب التهذيب، ت: ١٨٦٥، ج٣/ص١٦٧ ۸۱۳.
        - تفسير الطبري، ج١٦/ ص ١١٠ ٤١٨.

#### ئۆرىيىنىڭە ئۇرىيىنىڭە ئۇرىيىنىڭە ئۇرىيىنىڭە ئۇرىيىنىڭە ئۇرىيىنىڭە ئۇرىيىنىڭە ئۇرىيىنىڭە ئۇرىيىنىڭە ئۇرىيىنىڭە



٨١٦. المعجم الكبير، الرواية: ٩٠٨٤، والرواية: ٩١٢٠

٨١٧. تفسير ابن کثير، ج٤/ص ٧٧٤-٧٨

٨١٨. تفسير الشوكاني، ج٣/ص٤٧٦

٨١٩. جامع التحصيل في أحكام المراسيل، ت:٥٧٥، ص ٢٤٥

٨٢٠. تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس، ت: ٩١، ص ١٠١

٨٢١. تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس، ص ٢٣

۸۲۲. تفسير الطبري، ج ۱۱/ ص ۱۱۱

٨٢٣. مسند الإمام أحمد، الرواية: ٤١٤١

٨٢٤. سنن الترمذي، الرواية: ٣١٦٠، ص٧٢٩

٨٢٥. سنن الدارمي، ج٢/ ص٣٢٩

۸۲٦. المستدرك على الصحيحين، الرواية: ۳٤۲۱، ج7/ص ٤٠٧، والرواية: ۸۷٤۱، ج3/ص ۹۲۹، الرواية: ۸۷٤۱، ج3/ص ۹۳۰ الرواية: ۸۷٤۲، ج

٨٢٧. مسند أبي يعلى، الرواية: ٥٢٨٥ . قال أبو يعلى: « حدثنا أبو خيثمة حدثنا عبدالرحمن عن إسرائيل عن السدي عن مرة عن عبد الله عن النبي ﷺ قال: «يدخل الناس كلهم النار، ثم يصدرون منها بأعمالهم»».

٨٢٨. الاعتقاد للبيهقي، ج١/ ص٢٢٣

٨٩٩. كتاب التوحيد، الرواية: ٦١٠، ج٢/ص ٨٩٩

۸۳۰. تفسير ابن کثير، ج٤/ص٧٧٤

۸۳۱. ضعفاء العقيلي، ت: ۱۰۱، ج ١ /ص ۸۸.

٨٣٢. مسند الإمام أحمد، الرواية: ١٤٥٧٤

٨٣٣. منتخب عبد بن حميد، الرواية: ١١٠٦، ص ٣٣٣

٨٣٤. مسند الحارث، الرواية: ١١٤٨، ج٢/ص ١٠٠٥

٨٣٥. شعب الإيمان، الرواية: ٣٧٠، ج١/ص ٣٣٦

٨٣٦. تفسير ابن كثير، ج٤٧٦/٤

٨٣٧. تفسير الشوكاني، ج٣/ص ٤٧٦

٨٣٨. تفسير الألوسي، ج٨/ص٤٣٨

۸۳۹. الدر المنثور، ج٤/ص ٥٠٥

٨٤٠. تفسير ابن عطية، ص ١٢٣٧، من تفسير الآية ٧١ من سورة مريم.

۸٤١. لسان الميزان، ت: ٥٥٨، ج٧/ص٦٠

٨٤٢. تفسير الطبري، ج١٦/ ص١١٠

٨٤٣. تقريب التهذيب، ت: ٢٢٨٣، ج١/ص ٣٤٩

٨٤٤. قال الإمام الطبري: «حدثنا المحسن، قال: أخبرنا عبد الرزاق، قال: أخبرنا معمر، عن قتادة في قوله ﴿
 وَإِنْ مِنْكُمْ إِلاَ وَارِدُها ﴾ قال: هو المرّ عليها « ( تفسير الطبري، ج٦ ١ / ص ١١٠ )



#### - To namen and name name name name name name name (イチ) (新聞)

٨٤٥. تهذيب التهذيب، ت:٧١٢٦، ج.١/ص ٢١ – ٢٢١

٨٤٦. تفسير الطبري، ج١٦/ ص ١١٢. وجاء عند الطبري أيضاً روايتان أخريان عن الأعمش عن أبي سفيان: -» حدثنا الحسن بن مدرك، قال: ثنا يحيى بن حماد، قال: ثنا أبو عوانة، عن الأعمش، عن أبي سفيان، عن جابر، عن أمّ مبشر ... «.-»حدثنا أبو كريب، قال: ثنا أبو معاوية، عن الأعمش، عن أبي

سفيان، عن جابر، عن أمَّ مبشر ...».

٨٤٧. مسند الإمام أحمد، الرواية: ٢٧٥٨٢

٨٤٨. صحيح ابن حبان، الرواية: ٤٨٠٠، ج١١/ص١٢٥

٨٤٩. سنن ابن ماجة، الرواية: ٢٨١، ص١٩٤

٨٥٠. مسند أبي يعلى، الرواية: ٧٠٤٦

۱٥۸.

الآحاد والمثاني، ( أم مبشر بنت البراء بن معرور )، ص ٦٥٠

٨٥٢. السنة لابن أبي عاصم، والرواية: ٨٨٧، ج١/ص ٩٣٥

۸۵۳. معرفة الصحابة، ج٥/ص ٣٨٥

٨٥٤. تفسير ابن كثير، ج٤/ص ٤٧٨

٨٥٥. تفسير ابن عطية، ص ١٢٣٨.

٨٥٦. ميزان الاعتدال ت: ٣٥١٧، ج٢/ ص ٢٢٤

٨٥٧. هكذا في طبعة ميزان الاعتدال والصحيح هو «وأبي وائل».

٨٥٨. صحيح مسلم، الرواية: ٢٤٩٦، ص١٠٧٥

٨٥٩. مسند الإمام أحمد، الرواية: ٢٧٩٠٦

٨٦٠. سنن النسائي الكبرى، الرواية: ١١٣٢١، ج٦/ص٥٣٩

٨٦١. الآحاد والمثاني، (أم مبشر بنت البراء بن معرور)، ص ٦٥٠

٨٦٢. الأسماء والصفات، ج١/ص ٢٣٢

٨٦٣. المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، ج١٦/ص ٢٧٥

٨٦٤. تفسير الطبري، ج١٦/ص١١٤

٨٦٥. مسند الإمام أحمد، الرواية: ١٥٦٩٧

٨٦٦. مسند أبي يعلى، الرواية: ١٤٩٠

٨٦٧. المعجم الكبير، الرواية: ٢٠٤، ج٠٢/ص ١٨٥

۸٦۸. تفسیر ابن کثیر، ج۲/ص ۱۹۳

٨٦٩. تفسير الشوكاني، ج٣/ص٤٧٦ -٧٧٧

٨٧٠. تهذيب التهذيب، ت: ٢٧٦٠، ج٤/ص ٢٣٤

۸۷۱ قريب التهذيب، ت: ۱۹۹۰، جً١/ص ٣٠٨

٨٧٢. تفسير الطبري، ج١٦/ص١١٤

٨٧٣. انظر ص ٨٧ من هذا البحث.

٨٧٤. صحيح البخاري، الرواية: ١٢٥١،ص ٢٢٨ ، والرواية: ٦٦٥٦، ص ١١٨٠ .

٨٧٥. مسند الإمام الربيع، الرواية: ٧٠٩، ص ١٨١

- صحيح مسلم، الرواية: ٢٦٣٢، ص ١١١٧ .۸۷٦
  - مسند الإمام أحمد، الرواية: ٧٢٦٤ . ۸ ۷ ۷
    - موطأ الإمام مالك، الرواية: ٥٥٦ . ۸ ۷ ۸
- سنن البيهقي الكبرى، الرواية: ٢٠٤٦، ج١١/ص٢٥٥ . 4 7 9
- سنن النسائي الكبرى، الرواية: ١١٣٢٠، ج٦/ص ٣٩٤ . . .
  - سنن ابن ماجة، الرواية: ٣٠٣، ص ٢٥٧ . ۸ ۸ ۱
- مصنف ابن أبي شيبة، الرواية: ١١٨٣٣، ج٣/ص٢٣٢ . ۸ ۸ ۲
- مسند الطيالسي، الرواية: ٢٣٠٤، ج ٢/ص ٢٥١ ۸۸۳

  - مسند الحميدي، الرواية: ١٠٢٩، ج٢/ص٤٤٤ . ٨ ٨ ٤
    - مسند أبي يعلى، الرواية: ٥٨٨٦ . ۸ ۸ 0
- شرح الجامع الصحيح (مسند الإمام الربيع)، ج٣/ص ٥٣٧ ۲۸۸.
- تفسير ابن عاشور، ج٦١/ص٧٢ . وتتمة كلام ابن عاشور هنا: « ... وإنَّما معنى الحديث: إن من استحق . ۸ ۸ ۷ عذاباً من المؤمنين لأَجَل معاص فإذا كان قد مات له ثلاثة من الولد كانوا كفارة له فلا يلج النّار إلاّ ولوجاً قليلاً يشبُّه ما يفعل لأجلُّ تحلة القسم، أي التحلل منه. وذلك أن المقسم على شيء إذا صعبَ عليه بر قسمه أخذ بأقل ما يتحقق فيه ما حلف عليه، فقوله «تحلة القسم» تمثيل».
  - تفسير ابن عاشور، ج١٦/ ص٧٠ . ۸ ۸ ۸
    - فتح الباري، ج٣/ص ٤٦٢ ٠٨٨٩
    - عمدة القاري، ج٨/ص ٩٩ .۸۹۰
    - التمهيد، ج٣/ص١٤٣-١٤٤ . 491
    - التمهيد، ج٣/ص ١٥٠ ١٥١ . 49 7
    - محموع الفتاوي، ج٤/ص ١٤٥ ۸۹۳
  - المحلى بالآثار، كتاب الأيمان، المسألة: ١٠٢٠، ص ١٠٠٠ . ۸9 ٤
    - رياض الصالحين، الرواية: ٩٥٣، ص ٦٢٩ ٥٩٨.
      - تفسير الطبري، ج١٦/ ص١١٢ .۸۹٦
      - تفسير ابن عاشور، ج٦٦/ص٧٠-٧١ . 497
        - تفسير ابن عاشور، ج١٦/ص٧١ ۸۹۸.
- قال المباركفوري: « تنبيه: ذكر أهل العلم في فائدة دخول المؤمنين النار وجوهاً، أحدها: أن ذلك . 499 مما يزيدهم سروراً إذا علموا الخلاص منه. وتَانيها: أن فيه مزيدهم على أهل النار حيث يرون المؤمنين يتخلصون منها وهم باقون فيها. وثالثها: أنهم إذا شاهدوا ذلك العذاب على الكفار صار ذلك سبباً لمزيد التذاذهم بنعيم الجنة، ولا نقول صريحاً إن الأنبياء يدخلون النار أدباً معهم، ولكن نقول: إن الخلق جميعاً يردونها كما دلت عليه أحاديث الباب. فالعصاة يدخلونها بجرائمهم، والأولياء والسعداء يدخلونها لشفاعتهم، فبين الداخلين بون». ( تحفة الأحوذي شرح سنن الترمذي، ج٨/ص ٦٠٨ )
  - تفسير ابن عاشور، ج١٦/ص ٧١ .9..
- قال الشنقيطي في تفسير الآية ٤٩ من سورة الكهف : « والمجرمون: جمع المجرم، وهم اسم فاعل .9 . 1 الإجرام. والإجرام: ارتكاب الجريمة، وهي الذنب العظيم الذي يستحق صاحبه عليه النكال «.( تفسير

# عِطْلِمُ لَحْيَ عَالَاتُوْمِعَالَاتُوْمِعَالَاتُوْمِعَالَاتُومِعَالَاتُومِعَالَاتُومِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالْتُومِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالَاتِمِعَالِكُومِعَالِكُومِعَالِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِعِيْلِكُومِ

الشنقيطي، ج٤/ ص٩١). وقال القرطبي: « و «المجرمين» في قوله: ﴿ وَنَسُوقُ ٱلْمُحْرِمِينَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ وِرْدًا ﴾ يعم الكفرة والعصاة «.( تفسير القرطبي، ج١١/ ص١٠).

۹۰۲. تفسير ابن عاشور، ج١٦/ص٧٠

٩٠٣. معجم مقاييس اللغة، ج٦/ص١٠٥

٩٠٤. مختار الصحاح، باب الواو، كلمة: (ورد)

9.0. تاج العروس، فصل الواو مع الدال المهملة، كلمة: (ورد). وانظر نحو هذا القول في لسان العرب، -9.7

٩٠٦. المفردات في غريب القرآن، ص٤٨٦

۹۰۷. لسان العرب، ج١٤/*ص* ٢٦-٦٢

٩٠٨. المفردات في غريب القرآن، ص٥٣٣

٩٠٩. لسان العرب، ج٥/ ص٣٣

.91. تفسير الشنقيطي، ج٤/ص٢٦٦

۹۱۱. تفسير الرازي، ج۲۱ /ص ۲۲۱

٩١٢. تفسير ابن عاشور، ج١٦/ص ٧١ من تفسير الآية ٧١ من سورة مريم.

٩١٣. تفسير البيضاوي، ج٢/ص ٣٧

٩١٤. تفسير الطبري، ج ٢١/ ص ٢٧

٩١٥. تفسير الطبري، ج ٣٠/ ص ٢٦٧

٩١٦. تفسير الطبري، ج٢١/ ص٥١

۹۱۷. تفسير ابن عاشور، ج١٦/ص٧١

۹۱۸. تفسير ابن عاشور، ج۱۱/ص۱۱۸

٩١٩. تفسير الطبري، ج١٤/ ص٩٩

.9۲۰ تفسير القرطبي، ج١٠/ص٦٦

٩٢١. تفسير الألوسي، ج٧/ص٣٧٠

٩٢٢. تفسير السعدي، ص ٤١٤، من تفسير الآية ٢٩ من سورة مريم.

٩٢٣. قسير السعدي، ص٩٩٧، من تفسير الآية ٧١ والآية ٧٢ من سورة الزمر.

٩٢٤. انظر الميزان القسط، ص ٢٣٩ وما بعدها

9۲٥. صحيح مسلم، الرواية: ١٨٢، ص ١٢٩ – ١٣٠

٩٢٦. صحيح البخاري، الرواية: ٧٤٣٧، ص ١٣١١-١٣١١

٩٢٧. صحيح ابن حبان، الرواية: ٧٤٢٩، ج١٦/ص٠٥٤

٩٢٨. مسند أبي يعلى، الرواية: ٦٣٦٥

٩٢٩. سنن النسائي الكبرى، الرواية: ١١٤٨٨، ج٦/ ص ٤٥٧ - ٤٥٨

. ٩٣٠. ومن الأسباب التي تجعل المرء يتأنى في تقبل روايات الزهري -خاصة الروايات التي تتحدث عن مصير العصاة يوم القيامة - هو ما ذكره الألوسي وابن الجوزي: -

قال الألوسي: « وما أحسن ما كتبه بعضّ الناصحيّن للزهري حين خالط السلاطين، وهو –عافانا الله تعالى وإياك – أبا بكر من الفتن فقد أصحبت بحال ينبغي لمن عرفك أن يدعو لك الله تعالى ويرحمك أصبحت شيخا كبيراً وقد أثقلتك نعم الله تعالى بما فهمك من كتابه وعلمك من سنة نبيك صلى الله عليه وسلم وليس كذلك أخذ الله تعالى الميثاق على العلماء، قال سبحانه: ﴿ لَتُيْتَنَمُ لِلنَّاسِ وَلا تَكْمُونَهُ ﴾ (آل عمران: ١٨٧) واعلم أن أيسر ما ارتكبت وأخف ما احتملت أنك آنست وحشة الظالم وسهلت سبيل الغي بدنوك ممن لم يؤد حقا ولم يترك باطلاحين أدناك اتخذوك قطباً تدور عليك رحى باطلهم وجسرا يعبرون عليك إلى بلائهم وسلماً يصعدون فيك إلى ضلالهم يدخلون الشك بك على العلماء ويقتادون بك قلوب الجهلاء فما أيسر ما عمروا لك في جنب ما خربوا عليك وما أكثر ما أخذوا منك فيما أفسدوا عليك من دينك فما يؤمنك أن تكون ممن قال الله تعالى فيهم: ﴿ فَخَلَفُ مَنْ بَعْدهمْ خَلَفٌ أَضَاعُوا الصّلاةَ وَالتَبْعُوا الشّبَهُوَات فَسَوْ فَ يَلْقُونَ عَيَا ﴾ (مريم: ٩٥) فإنك تعامل من لا يَجهل ويحفظ عليك من لا يغفل فداو دينك فقد دَخله سقم وهيئ زادك فقد حضر السفر البعيد، وما يخفى على الله من شيء في الأرض ولا في السماء والسلام « ( تفسير الألوسي، ج٦ /ص٣٤٨ )

وقال ابن الجوزي: « وإن جمهور العلماء شغلهم العلم عن الكسب، فاحتاجوا إلى ما لا بد منه. وقل الصبر فدخلوا مداخل شانتهم وإن تأولوا فيها، إلا أن غيرها كان أحسن لهم. فالزهري مع عبد الملك، وأبو عبيدة مع طاهر بن الحسين، وابن أبي الدنيا مؤدب المعتضد، وابن قتيبة صدر كتابه بمدح الوزير. وما زال حلف من العلماء والزهاد يعيشون في ظل جماعة من المعروفين بالظلم. وهؤلاء وإن كانوا سلكوا طريقاً من التأويل فإنهم فقدوا من قلوبهم وكمال دينهم أكثر مما نالوا من الدنيا «. (صيد الخاطر، ص

- ٩٣١. تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس، ت: ١٠٢، ص ٩٠٩
  - ٩٣٢. تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس، ص ٢٣
- ٩٣٣. صحيح البخاري، الرواية: ٦٥٧٣، ص ١٦٦٦. قال الإمام البخاري: « حدثنا أبو اليمان أخبرنا شعيب عن الزهري أخبرني سعيد وعطا، بن يزيد أن أبا هريرة أخبرهما ... ».
  - ٩٣٤. صحيح البخاري، الرواية: ٨٠٦، ص ١٥٥
- 9٣٥. أنت ترى أن أبا اليمان في هذه الرواية يقول « أخبر نا شعيب ... «. قال أحمد محمد شاكر: « وقد جاز ف بعضهم فنقل بمثل هذه الوجادة بقوله (حدثنا فلان) أو (أخبر نا فلان)! وأنكر ذلك العلماء، ولم يجزه أحد يعتمد عليه، بل هو من الكذب الصريح، والراوي به يسقط عندنا عن درجة المقبولين، وترد روايته «(انظر الباعث الحثيث شرح اختصار علوم الحديث، هامش ص ٩٧)
  - ٩٣٦. تهذيب التهذيب، ت: ١٥٣٩، ج٢ /ص ٣٩٥ ٣٩٧
    - ٩٣٧. فتح الباري، ج١٣/ص٢٨٤
- 97A. صحيح البخاري، الرواية: ٧٤٣٩، ص ١٣١٢. قال الإمام البخاري: «حدثنا يحيى بن بكير حدثنا الليث بن سعد عن خالد بن يزيد عن سعيد بن أبي هلال عن زيد عن عطاء بن يسار عن أبي سعيد الخدري قال قلنا ... ».
- 9٣٩. صحيح مسلم، الرواية: ١٨٣، ص ١٣٦. قال الإمام مسلم: « وحدثني سويد بن سعيد قال حدثني خفص بن ميسرة عن زيد بن أسلم عن عطاء بن يسار عن أبي سعيد الخدري أن ناسا في زمن رسول الله على قالوا ... ».
- 9 . . . صحيح ابن حبان، الرواية: ٧٧٣٧، ج٦ / ص٧٧٥ ٣٨٠. قال ابن حبان: « أخبرنا عمر بن محمد الهمداني، قال: حدثنا عيسي بن حماد، قال: أخبرنا الليث بن سعد، عن يزيد بن أبي حبيب عن سعيد بن أبي هلال عن زيد بن اسلم عن عطاء بن يسار عن أبي سعيد الخدري قال ... ».
- 9£١. المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٨٧٣٦، ج٤/ص ٦٢٦-٦٢٧ . قال الحاكم: « حدثنا أبو عبد الله محمد بن يعقوب الحافظ وأبو الفضل الحسن بن يعقوب العدل قالا ثنا أبو أحمد محمد بن عبد الوهاب

.987

العبدي ثنا جعفر بن عون أنبأ هشام بن سعد ثنا زيد بن أسلم عن عطاء بن يسار عن أبي سعيد الخدري

مسند الطيالسي، الرواية: ٢١٧٩، ج٢/ص ٥٦٥ . « حدثنا أبو داود قال حدثنا خارجة بن مصعب الضبعي قال ثنا زيد بن اسلم مولى عمر بن الخطاب عن عطاء بن يسار عن أبي سعيد الخدري ... ».

أما الطريق التي جاءت عند الإمام البخاري وابن حبان ففيها سعيد بن أبي هلال المختلف فيه، قال ابن حجر: « وقال أبن سعد كان ثقة إن شاء الله وقال الساجي صدوق كان أحمد يقول ما أدري أي شي، يخلط في الأحاديث وقال العجلي مصري ثقة ووثقه ابن خزيمة والدارقطني والبيهقي والخطيب وابن عبد البر وغيرهم ... « (تهذيب التهذيب، ت: ٢٥٠٣، ج٤/ص ٨٤-٨٥)

وأما الطريق التي جاءت عند الإمام مسلم ففيها سويد بن سعيد بن سهل بن شهريار الهروي أبو محمد الحدثاني الأنباري، قال ابن حجر: « ... قال البغوي: كان من الحفاظ وكان أحمد ينتقى عليه لولديه فيسمعان منه ... وقال البخاري: كان قد عمى فيلقن ما ليس من حديثه. وقال يعقوب بن شيبة: صدوق مضطرب الحفظ ولا سيما بعدما عمي. وقالَ صالح بن محمد: صدوق إلا أنه كان عمي فكان يلقن أحاديث ليس من حديثه. وقال البرذعي: رأيت أبا زرعة يسيى، القول فيه فقلت له: فأيش حاله؟ قال: أما كتبه فصحاح، وكنت أتتبع أصوله فأكتب منها، فأما إذا حدَّث من حفظه فلا ... وقال النسائي: ليس بثقة ولا مأمون أخبرني سليمان بن الأشعث: قال: سمعت يحيى بن معين يقول: سويد بن سعيد حلال الدم ... وقال العجلي: ثقة من أروى الناس عن على بن مسهر. وقال ابن حبان: كان أتى عن الثقات بالمعضلات» (تهذيب التهذيب، ت: ٢٧٨٥، ج٤ أص ٢٤٧- ٢٤٩)

وأما الطريق التي جاءت عند الحاكم ففي سندها هشام بن سعد أبو عباد المدني. قال ابن حجر: « قال أبو حاتم عن أحمد لم يكن هشام بالحافظ وقال عبد الله بن أحمد عن أبيه هشام بن سعد كذا وكذا كان يحيي بن سعيد لا يروي عنه وقال أبو طالب عن أحمد ليس هو محكم الحديث ... وقال الدوري عن ابن معين ضعيف ... وقال معاوية بن صالح عن ابن معين ليس بذاك القوي ... وقال النسائي ضعيف وقال مرة ليس بالقوي « ( تهذيب التهذيبَ، ت: ٧٦١٢، ج١١/ص ٣٧-٣٨ ). وأما الطريق التي جاءت عند الطيالسي ففي سندها خارجة بن مصعب بن خارجة أبو الحجاج السرخسي. قال ابن حجر: « متروك وكان يدلس عن الكذابين »( تقريب التهذيب، ت: ١٦١٧، ج ١ / ص ٥٤ - ٢٥٥ ).

قال الإمام مسلم: « حِدَّثني عُبَيْدُ اللهِ بْنُ سَعِيد وإسْحِقُ بْنِنُ مَنْصُورِ كلاَهُمَا عَنْ رَوْح . قَالَ عُبَيْدُ اللهِ : حِدِّنَنَا رَوْحُ بْنُ عُبَادَةَ الْقَيْسَيُّ . حَدَثَنَا ابْنُ جُرِيْجٌ، قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبُوَّ الزَّبَيْر، أَنَّهُ سَمَعَ جَابِر بْنَ عَبْد اللّهِ يُشِكُلُ عَنِ ٱلْوَرُودِ. فَقَالَ: نَجَيُءُ نُحَنُ يَوْمَ الْقَيَامَةَ عَنَ كَذَا وَكَذَا انْظُرُّ أَيْ ذَلَكَ قَوْقَ النَاسَ. قَالَ فَتَلْمَعَى الأَمُمُ بِأَوْ ثَانِهَا وَمَا كَإِنَتُ تَعْبُدُ. الأَوْلُ فَالاَوْلُ. ثُمَّ يَالْيَنَا رَبُنَا بَعْدِ ذَلَكَ فَيَقُولُ: مَنْ تَنْظُرُ وَنَ بَقَطُورُونَ: فَنَظُرُ رَبَنَا فَيَقُولُ: أَنَا رَبُكُمْ. فَيَقُولُونَ: حَتَّى نَنْظُرَ إِلَيْكَ. فَيَتَجَلَّى لَهُمْ نَصْحَكُ. قَالَ فَيَنْطَلَقُ بهمْ وَيَتَّبعُونَهُ. وَيُعْطَى كُلِّ إِنْسَانِ مِنْهُمْ، مُنَافِقِ أَوْ مُوْمُنَّ نُورِاً. ثُمَّ يَتَبَعُونَهُ. وَعَلِّي جَسْرِ جَهَنَمَ كَلاَلِيبٌ وَخَسَكُ. تَأْخُذُ مَنْ شِاءً الله. ثُمَّ يُطْفَأُ نُورُ النَّافِقُينَ. ثُمَّ يَثِجُو الْيَوْمِنُونَ. فَتَنْجُو أَوَّلُ زُمْرَةٍ وَجُوهُهُمْ كَالْقَمَر لَيْلَةَ الْبَدْرِ. سَبْعُونَ الْفَا لاَ يُحَاسَبُونَ. ثُمُّ الَّذِينَ يَلُونِهُ مُ كَأَضُوا بَخُم في السّمَاءُ. ثُمُّ كَذَلكُ. ثُمُ تُحلُّ الشّفاعَةُ وَيَشْفَعُونَ حَتَى يَخْرُجَ مِنَ النَّارِ مَنْ قَالِ: لَا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ. وَكَانْ فَيْ قُلْبَه منَ الْخَيْرِ مَا يَزَنُ شَعيرَةً. فَيُجْعَلُونَ بفِنَاءِ الْجَنَة. وَيَجْعَلُ أَهْلَ أَلِحَنَّةِ يَرُشِّونَ عَلَيْهِمُ الْمَاءَ حَتَّى يُنْبُئُوا نَبَاتُ الشَّيْءَ في السَّيْل. وَيَذْهَبُ حُرَاقُهُ. ثُمَّ يُشَأَلَ حَتَّى يَنْبُئُوا نَبَاتُ الشَّيْءَ في السَّيْل. وَيَذْهَبُ حُرَاقُهُ. ثُمَّ يُشَأَلُ حَتَّى يَنْبُئُوا نَبَاتُ الشَّيْع وَعَشَرَةُ أَمْثَالَهَا مَعَهَا» (صحيح مسلم، الرواية: أَ أَه ١، صَ١٣٦ ).

أورد الإمام الطبري هذه الرواية موقوفة على الصحابيين جابر بن عبد الله وأبي هريرة: قال الإمام الطبري في تفسيره ( ج ١٦/ ص١١١– ١١٢ ) : « حدثنا ابن بشار، قال: ثنا أبو عاصم، قال: ثنا ابن جريج، قال: أخبرني أبو الزبير أنه سمع جابر بن عبد الله يُسأل عن الورود، فقال: نحن يوم القيامة على كوك أو كرى، فِوقَ الناس، فتدعى الآمم بأوثانها، وما كانت تعبد الأوَّل فالأوَّل، فينطَّلُق بهم ويتبعونه، قال: ويعطى كلّ إنسان منافق ومؤمن نورا، ويغشى ظلمة ثم يتبعونه، وعلى جسر جهنم كلاليب تأخذ من شاء .980

.9 £ £

الله، فَيُطفأ نور المنافق، وينجو المؤمنون، فتنجو أوّل زمرة كالقمر ليلة البدر، وسبعون ألف لا حساب عليهم، ثم الذين يلونهم كأضوأ نجم في السماء، ثم كذلك، ثم تحلُّ الشفاعة فيشفعون، ويخرج من النار من قال لا إله إلا الله ممن في قلبه وزن شعيرة من خير، ثم يلقون تلقاء الجنة، ويهريق عليهم أهل الجنة الماء، فينبتون نبات الشيء في السيل، ثم يسألون فيجعل لهم الدنيا وعشرة أمثالها». وقال الإمام الطبري في تفسيره( ج٦٦/ ص ١١٢): «حدثنا يونس، قال: أخبرنا ابن وهب، قال: أخبرنا عمرو بن الحارث أنَّ بكيرا حدَّثُه أنه قال لبسر بن سعيد: إن فلانا يقول: إن ورود النار القيام عليها. قال بسر: أما أبو هريرة فسمعته يقول: «إذا كان يوم القيامة، يجتمع الناس نادي مناد: ليلحق كل أناس بما كانوا يعبدون، فيقوم هذا إلى الحجر، وهذا إلى الفرس، وهذا إلى الخشبة حتى يبقى الذين يعبدون الله، فيأتيهم الله، فإذا رأوه قاموا إليه، فيذهب بهم فيسلك بهم على الصراط، وفيه عليق، فعند ذلك يؤذن بالشفاعة، فيمرّ الناس، والنبيون يقولون: اللهمّ سلم سلم». قال بكير: فكان ابن عميرة يقول: فناج مسلم ومنكوس في جهنم ومخدوش، ثم ناج ».

> الشفاعة في الآخرة بين النقل والعقل، للقرضاوي، ص ١٧ .987

الشفاعة بحوث في حقيقتها وأقسامها ومعطياتها، ص ٣١٦ -٣١٧ .917

صحيح مسلم، الرواية: ١٩٣، ص ١٣٨-١٣٩، وانظر صحيح البخاري، الرواية: ٧٥١٠، ص .9 & A 1778

> فتح الباري، ج١٣/ص ٢٠٩ .989

الحديث المشار إليه هنا هو قوله ﷺ: « سَبْغَةٌ يُظلُّهُمُ اللَّهُ في ظِلِّهِ يَوْمَ لاَ ظِلَّ إلاَّ ظِلُّهُ … ». .90.

عمدة القاري، ج٥/ص ٢٦٠ .901

الشفاعة الأخروية، ص٥٠-٥١ .901

فرواية الشفاعة الكبري هي تبيان وشرح للروايات الأخرى التي جاء فيها ذكر شفاعة الرسول تَرْكُتُه، والتي .905 جاً، فيها ذكر الإخراج من حرارة نار جهنم يوم الحشر. الروايات الآتية تدور في فلك رواية الشفاعة العظمى:-

قال الإمام البخاري ( الرواية: ٧٥٠٩، ص ١٣٢٣–١٣٢٤ ) :» حَدَّثْنَا يُوسُفُ بْنُ رَاشد حَدَّثْنَا أَحْمَدُ بْنُ عَبْدَالِلهُ جَدَّتُنَا أَبُو بَكُر بْنُ عَيَاشِ عَنْ حُمَيْدِ قَالَ سَمَعْتُ أَنسًا حِرضي الله عنه - قَالَ سَمَعْتُ النّبيّ -وَيُقُولُ ﴿إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقَيَامَة شَفَعْتُ، فَقُلْتُ يَا رَبَّ أَدْخِلِ الْجُنَةَ مَنْ كَانَ في قَلْبه خَرْدَلَةً. فَيَدْخُلُونَ، ثُمُ أَقُولُ أَذْخلَ ٱلْجُنَةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهَ أَدْنَى شَيْء». فَقَالُ أَنَسٌ كُأنَى أَنْظُرٌ إِلَى أَصَابِع رَسُولَ اللهِ – يَهِلِثُ –». قال الإمام مُسَلم ( صحيح مسلمَ، الرواية: ١٩١ُ، ص ١٣٦َ ): « جَدَثنا أَبُّو بَكُرَ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ . حَدَّثَنَا سُفْيَانُ بْنُ عُبَيْنَةَ عَنْ عَمْرو، سَمعَ جَابِراً يَقُولُ: سَمعَهُ منَ النّبَيّ بأَذُنه يَقُولُ «إنّ الله يُخَرُّجُ نَاسِاً منَ النَّار فَيُدْخِلُهُمْ الْجِنَّةَ» «.قالُ الإمامُ مَسلمُ( صحيح مسلِّم، الروايةُ: ١٩١ُ، ص ١٣٦): « حَدَّثنا أَبُو الرَّبيع .َ حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ زَيْد، قَالَ قُلْتُ لَعَمْرُو بْن دَيْنَار: أَسْمَعْتَ جَابِرَ بْنَ عَبْد الله يُحَدَّثُ عَنْ رَسُولَ اللهُ ﴿إِنَّ اللهُ يُخْرِجُ قَوْمًا مَنَ الْنَارِ بِالشَّفَاعَةَ؟)، قَالَ: َّنَعَمُ "

قال اَلإَمام مسَلم ( صَحيح مسَلم، اِلرواية: ٣٣٩، ص ١٤٢ ): « حدَّثنا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعيد . حَدَّثَنَا جَرِيرٌ عَنْ عُمَارَةً وَهُوَ ابْنُ الْقَعْقَاعِ عَنْ أَبِي زُرْعَةَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً، قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله «لكلَّ نْبَيّ دَعْوَةٌ مُسْتُجَّابَةٌ يَدْعُو بَهَا. فَيُسْتَجَابُ لَهُ قَيُوْتَاهَا. وَإِنِّي اخْتَبَأْتُ ذَعْوَتِي شَفَاعَةُ لامّتي يَوْمَ الْقيَامَة »

قال الإمام البخاري ( صحيح البخاري، الرواية: ٩٩، ص ٤٥ ) ﴿ حَدَّنْنَا عَبُّدُ ٱلْعَزِيزُ بنُ عَبَدُ الله قال: حدَّثني سُليمانُ عن عمرو بن أبي عمرو عن سَعيد بن أبي سَعِيد الْمَقْبُريُّ عن أبي هُرَيرةَ أنه قال: قيلَ يا رسولَ الله، مَنْ أسِعدُ الناس بَشَفاْعتكَ يومَ القيامة؟ قِال رَسُولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّم: «لقِد ظننتُ يا أُبِاهُرَيرة أَنَ لايَسْأَلني عن هَذَا الحديث أجِدُ أولَ مَنكَ، لما رأيتُ من حرصكَ على الحديث. أسعدُ الناس بشفاعتي يومَ القيامةَ من قال لا إلهَ إلاَ الله خالصاً من قَلبَه، أو نفسه» .

قِال الامام المسلم ( صِحِيح مسلم؛ الرواية: ١٩١؛ ص ١٣٦):» حدَّثنا حَجَّاجُ بْنُ الشَّاعر . حَدَّثْنَا أَبُو أَحْمَدَ الرُّبَيْرِيُ . حَدَّثَنَا قَيْسُ بْنُ سُلَيْم الْعَنْبِرِيُ . قَالَ: حَدَّثْني يَزِيدُ الْفَقيرُ . حَدَّثْنَا جَابِرُ بْنُ عَبْدِ اللهِ، قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله «إِنَّ قَوْماً يُخْرَجُونَ مِّنَ النَّارَ يَحْتَرَقُونَ فِيهَا، ۚ إِلاَّ دَارَاتَ وُجُوههم، حَتَّى يَدُخُلُونَ أَلَجُنَةُ». قال الإمام البَخَارَي ( صحيح البخَارِي، الروايةَ: ٥٥،٥٨، ص ٦٤،١١) : ﴿ حَدَّثْنَا أَبُو النَّعْمَانَ جَدَّثْنَا حَمَّادٌ عَنْ عَمْرُو عَنْ جَابِر – رضي الله عنه – أَنَّ النَبِيّ – ﷺ – قَالَ «يَخْرُجُ مِنَ النَّارِ بِالشَّفَاعَة كَانَهُمُ النَّعَارِيرُ». قُلْتُ مَا النِّعَارِيرُ قَالَ الضَّغَابِيسُ. وَكَانَ قَدْ سَقَطَّ فَمُهُ قُقُلْتُ لِعَمْرِو بَن دِينَارَ أَبَا مُحَمَّد سَمعْتَ جَابِرَ بْنَ عَبْد الله يَقُولُ سَمِعْتُ النّبِيّ - عَلِيُّ - يَقُولُ «يَخْرُ جُ بِالشَّفَاعَة مَنَ النّار ». قَالَ نُعَمْ قالَ الإمام البَخارِي ( صحَيح البِخَارِي، الرواية: ٥٠٦٠، صَ ١٦٤٠ َ ۖ ١٦٥٠): « حدَّثنا موسى حدُّثنا وُهَيبٌ حدَّثُنا عمرو بن يحييّ عن أبيه «عن أبي سعيد الخُدري رضيَ الله عنه أنَّ النبيّ صلى الله عليه وسلّم قال: إذا دَخلَ أهلَ الجنة الجنة وأهل النار النارُّ يقولُ الله: مَن كان فَي قلبه مثقال حبة من خَرْدَل من إيمان فأخرَجُوه، فيخرُجون قَد امتُحشوا وعادوا حُمَماً، فيُلقَونَ في نهِر الحياةَ، فيَنبُتون كما تَنبُتُ الحبةَ في حَميل السيل، أو قال: حَميّة السّيل. وقال النبيّ صلى الله عليه وسلّمَ: ألم ترَوا أنها تَنبُتُ صفراءَ مُلتوية»؟

«. هذَّه الروآية تشير إلى أصَّحاب الأعراف الذين لم يدخلوا نِار جهنم ، ولكنهم حبسوا في ساحة المحشر لفترة من الزمن. قال تعالى: ﴿وَبَيْنَهُمَا حَجَابٌ وَعَلَى الأَعْرَاف رَجَالٌ يَعْرَفُونَ كُلاَّ بَسيمَاهُمْ وَنَادَوْأُ أُصْحَابَ الْجُنَة أَن سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ لَمُ يُذْخُلُوهِا وَهُمْ يَطْمَعُونَ . وَإِذَا صُرَفَتُ أَبْصَارُهُمْ تَلْقَاء أَصْبَحَابِ النَّارِ قَالُواْ رَبِّنَا لاَ تَجْعَلْنَا مَعَ الْقَوْمِ الظَّالمِينَ . وَنَادَى أَصْحَابُ الأَعْرَافِ رَجَالاً يَعْرفُونَهُمْ بِسِيمَاهُمْ قَالُواْ مَا أَغْنَى عَنكِمْ جَمْعُكُمْ وَمَا كَنتُمْ تَشَنَّكُمْرُونَ . أَهَـوُلاء الَّذِينَ أَقْسَمْتُمْ لاَيْنَالُهُمُ الله برَحْمَة أَذَّخُلُواْ الْجَنَّةَ لاَ خَوْفٌ عَلَيْكُمْ وَلاَ أَنتُمْ تَحزَ نُونَ ﴾

قال الإمام مسلم ( صحيح مسلم، الرواية: ١٨٤، ص ١٣٣ ): « وحدَّثني هَـرُونُ بْنُ سَعِيد الأَيْلُيُ . حَدَّثْنَا ابْنُ وَهْبٍ . قَالَ: أَخْبَرَنِي مَالكُ بْنُ أَنَس عَنْ عَمْرُ وِ بْن يَحْيَى بْن عُمَارَةَ قَال: حَدَّثْنِي أَبِي، عَنْ أَبِي سَعِيدِ الخَدْرِيِّ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ: ﴿يُدْخُلُ اللَّهُ أَهْلَ الْجَنَّةَ الْجَنَّةَ. يُدْخُلُ مَّنْ يَشَاءُ بِرَحْمَته. وَيُدَّخُلُ أَهْلَ النَّارِ النَّارُ.ُ ثِنَّم يَقُولُ: انْظُرُوا مَنْ وَجَدْتُمْ فِي قَلْبِهِ مِثْقِالَ حَبَّةَ منْ خَرْدَلَ منْ إيمان فَٱخْرَجُوَهُ. فَيُخْرَجُونَ مُنْهَا جُمَماً قَدْ امْتَحَشُوا. فَيُلْقَوْنَ فَي نَهْرِ الْخَيَاةَ أَوَ الْحَيَا. فَيَنْبُتُونَ فَيه كَمَا نَنْبُتُ الْحَبُةُ إِلَى جَانَب السّيلْ. أَلَمْ نَرَوْهَا كَيْفَ تَخْرُجُ صَفْرَاءَ مُلْتَو يَةً».

قال الإمام مسلم( صحيح مسلم، الرواية: ١٨٦، ص ١٣٣–١٣٤): حدَّثنا عُثْمَانُ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ واسْحَقُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الْخَنْظُلِيُّ كَلاِهْمَا عَنْ جَرِيرٍ . قَالَ عُثْمَانُ : حِدَّثَنَا جَرِيرٌ عَنْ مَنْصُور عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنْ عَبِيْدَةً عِنْ عَبَّدُ اللَّهُ بْنِ مَسْعُودٌ قَالَ: قَالَ رَّسُولُ ٱللَّهِ ﷺ: «إِنِّي لأَعْلَمُ آخِرَ أَلْهَلِ النَّارِ خُرُّوَجاً مُنْهَا، وَآخَرَ أَلْهِلِ الْجَنَة دُخُولًا الْجَنَّةِ. رَجُلُ يَخْرُجُ مِنَ النَّارِ حَبُواْ. فَيْجُولُ اللَّهِ تَبَارِكُ وَرَعَالَى لَهُ: اذْهَبِ فَاذْجُولَ الْجَنَةِ عَلَيْجِيلُ إِلَيْهِ أَنْهَا مَلاَي. فَيَرْجِعُ فَيَقُولَا: يَا رَبِّ وَجَدْتُهَا مِلاَى. فَيَقُولَ اللَّهِ تَبَارَكِ وَتَعَالَى لَهُ: اذْهَبْ فَاذْخُلِ الجَّيْةَ. قَالِ فَيَالَيْهَا فِيُخَتِلَ إِلَيْهَ أَنْهَا مَلاَي. فَيَرْجعُ فَيَقُولَ: يَا رَبِّ وَجَدْتُهَا مَلاَى. فَيَقُولَ الله لَهُ: اذْهِبْ فَادْخَل الجنَّةِ. فَإِنَّ لِكُ مثْلُ الْلِدُنْيَا وَعَشَرَةَ أَمْثَالِهَا. آوْ إِنَّ لَكَ عَشَرَةَ أَمْثَال الدُنْيَا. قِالَ فَيَقُولَ: أَتَسْخَرُ بي أوْ إِنْضُحِكَ بِي وَأَنْتُ اللَّكَ؟ ﴾ قَالَ: لَقَدْ رَأَيْتُ رَشُولَ الله ضَحكَ حَتَّى بَدَتْ نَوَاجذُهُ. قَالَ فَكَانَ يُقَالَ: ذَاكَ أَذْنَى أَهْل أَجُّنَّة مَنْ لَهُ "

وقالَ الأِمام البخاري( صحيح البخاري؛ الرواية: ٢٢، ص ٢٩) : ررحدَّثنا إسماعيلُ قال: حدَّثني مالك عن عمرو بن يحييم المازنيّ عنْ أبيه عنْ أبي سَعيد الخَدْريّ رضيَ الله عنهُ عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «يَدُّخُلُ أَهُلَ الْجَنَّةَ الْجَنَّةَ وَأَهْلُ النَّارِ النَّارَ، ثُمَّ يقولَ الله تعالى أَخْرجوا مَنْ كانَ في قلبه مثقال حَبّة مِنْ خَرْدُل مِنْ إيمان، فَيَحْرَجونَ منها قِد اسْوَدُوا فِيُلْقُونَ فِي نهر الحَيا- أَو الحَياة، شَكَّ مالكُ - فيَنبتُون كَما نَشُتُ الْحَبَةُ في حُانِبِ السّيل، ألم ترَ أنَّها تَحْرُجُ صَفْرِاءَ مُلَّتِيلَةً؟» وِقال الإمام البخاري (صحيح البخاري، الرواية: ٢٥٦٠) صَ ١١٦٥-١١٦٥ ): ﴿ حَدَثْنَا مُوسَى حَدَثْنَا وُهَيْبٌ حَدِثْنَا عَهْرُو بْنُ يَخْمَى عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُذْرِيِّ – رضى الله عنه – أَنَ النّبِيّ – غَالُ «إِذَا دَخَلَ أَهْلُ الْجُنّة الْجُنّة، وَأَهْلَ النّارِ النَّارَ يَقُولُ اللَّهَ مَنْ كَانَ في قَلْبه مِثْقَالُ حَبَّة مِنْ خَرْدَل مِنْ إيمَان فَأَخْرِجُوهُ . فَيُخْرَجُونَ قَد امْتُحشُوا وَعَادُوا حُمَمًا، فَيُلْقَوْنَ فَي نَهَرَ إَلَحْيَاةَ، فَيَنْبُتُونَ كُمَا تَنْبُتُ الْحَبَةُ فَيْ حُميلِ الْسَيْلِ – أَوْ قَالَ – حَميّة السّيْلِ». وَقَالُ النِّبيُّ - عَلِيُّ - «أَلَمْ مَرَوا أَنْهَا تُنْبُتُ صَفْرَاءَ مُلْتَويَةً» «. وجَاءت هَذَه الرواية أيضاً عند مسلم (صحيح مسلم، الرُّواية: ١٨٤، ص ١٣٣)، وابن حبان (صُحيح ابن حبان، الرواية: ١٨٢، ج١/ ص ٤٠٨. وكذلك الرواية: ٢٢٢، ج١/ص ٤٥٦ )، والبيهقي (سنن البيهقي الكبرى، الرواية: ٢١٢٣٩، ج١١/ ص ٢٥١-٢٥٠ )، وأبي يعلى (مسند أبي يعلى، الرواية: ١٢١٨ ).

المسلمون قاطبة لا يرضون بأي شيء فيه إساءة لمقام رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، والتاريخ يحكي لنا الكثير من الشواهد التي قام فيها المسلمون برد الظالمين المفترين على رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم. فقد انتقد المسلمون كتابة اسم (محمد) إلى على علب الكبريت التي قام بها نفر من أعداء الإسلام. وقد ألف الشيخ أبو المواهب جعفر بن إدريس الكتابي كتابًا رد فيه على الذين وضعوا اسم المصطفى ﷺ على علب الكبريت ، حيث قال في مقدمة كتابه: » فيا معشر الأفاضل الأمجاد، إخواننا المؤمنين الموقنين الأفراد، تنبهوا لما صدر من أعداء الدين، عاجلهم الله بالدمار والهلاك في الحين، من كتب الاسم المكرم الشريف، المرفع، المبارك، محمد المنيف، على صناديق الوَقيد، الممتهنة عند الأحرار والعبيد «. أنظر( الغيث المدرار وآلسر العَمّار فيما يتعلق بالنبي المختار المكتوب على صناديق النار ، جرأة وجسارة من الفجار أعداء الله ورسوله الكفار، ص ٧٩ ).وبما أن المسلمين لا يرضون بكتابة اسم رسولهم على علب الكبريت، فمن الواجب عليهم أن تقوم قائمتهم على تلك الروايات التي تجعل الرسول ﷺ من الداخلين في النار والعياذ بالله.

مرقاة المفاتيح، ج١٠ / ص ٢٣٣ . وتتمة كلام على القاري، هو: « .... وأما له تَهْلِيُّ وكذا لغيره من الأنبياء والأوَّلياء والعلماء والشهداء والصالحين والفقراء بعد ذلك شفاعات متعددة في ادخال بعض المؤمنين الجنة بلا حساب وادخال بعضهم الجنة ولو استحقوا دخول النار، واخراج بعضهم من النار وفي تخفيف عذاب بعضهم وفي ترقى درجات بعضهم في الجنة وأمثالها «. ومما قاله ابن حجر في وصفّ مشهد يوم القيامة: « وتعرض الطيبي للجواب عن الاشكال بطريق آخر فقال: يجوز أن يراد بالنار الحبس والكرب والشدة التي كان أهل الموقف فيها من دنو الشمس إلى رؤوسهم وكربهم بحرها وسفعها حتى ألجمهم العرق، وأن يراد بالخروج منها خلاصهم من تلك الحالة التي كانوا فيها. قلت: وهو احتمال بعيد، إلا أن يقال إنه يقع إخراجان وقع ذكر أحدهما في حديث الباب على اختلاف طرقه والمراد به الخلاص من كرب الموقف، والثاني في حدّيث الباب الذي يليه ويكون قوله فيه « فيقول من كان يعبد شيئاً فليتبعه » بعد تمام الخلاص من المُوقفُ ونصب الصراط والإذن في المرور عليه، ويقع الإخراج الثاني لمن يسقط في النار حال المرور فيتحدا، وقد أشرت إلى الاحتمال المذكور في شرح حديث العرِّق في «باب قوله تعالى ألا " يظن أولئك أنهم مبعوثون» والعلم عند الله تعالى «. ( فتح الباري، ج١٣/ ص٣٦ ٢-٢١٤ ) لقد ثبت بالأدلة الصحيحة شفاعة الرسول ﷺ لأهل الموقف وإخراج المؤمنين من شدة ذلك اليوم. وأما الشفاعة لمن استحق النار ألا يدخلها، وكذلك إخراج العصاة من نار جهنم لا أصل لهما في مصادر العقيدة في الإسلام، كما بينه منهج الأمة الإسلامية الذيّ نقله لنا الحافظ ابن حجر في مؤلفاته.

- صحيح البخاري، الرواية: ٦٧٦٦، ص ١١٩٧ .907
  - صحيح مسلم، الرواية ٤٦، ص ٨٠ .904

.908

- صحيح مسلم، الرواية: ١٣٧، ص ١٠٩ . وانظر (رياض الصالحين، ص ٢٠١-٢٠٢). .901
- قال الإمام مسلم: حدَّثنا شَيْبَانُ بْنُ فَرُو خَ : حَدَّثَنَا أَبُو الأَشْهَبِ عَنِ الْحَسَنِ قَالَ: عَادَ عُبَيْدُ اللهُ بْنُ زِياد مَعْقلَ .909 بْنِ يَسَارِ الْمَزَنِيِّ فِي مَرَضِهِ الَّذِي مَاتَ فِيهَ ۚ قَالَ مَعْقَلِّ: إِنِّي مُحَدَّثُكَ ۚ حديثا شَمِيْتُهُ مَنْ رَسُول اللَّهَ، لَوْ عَلَمْتُ أَنَّ لِي حُيَّاةً مَا حَدَّتُنُكَ. إِنَى سَمعْتُ رَسُولَ الله يَقُولَ: «مَّا منْ عَبْد يَسْتَرْعيه الله رَعَيَةُ، يُمُوثُ يَوْمَ يَمُوثُ وَهُو غَاشٌ لرَعيّته، إلاّ حَرّمَ الله عَلَيْه الْجَنَّهُ».أخرجَ هذه الروايةَ الإمامُ مسلمَ (صحيحَ مسلم، الرواية: ١٤٢،

ص ١١١)، والإمام البخاري (صحيح البخاري، الرواية: ١٥١٥، ص ١٢٦٣)، والدارمي(سنن الدارمي، ج٢/ ص٢٤)، والبيهقي (سنن البيهقي الكبرى، الرواية: ١٨٢٦٨، ج ١٣/ص ٢٧٨)، والطبراني (المعجم الكبير، الرواية: ٤٧٦، ج ٢٠/ ص ٢٠٨)، والطبالسي (مسند الطبالسي، الرواية: ٣٠٠، ج١/ص ٤٩٧)، وابن الجعد (مسند ابن الجعد، الرواية: ٢٦٣٧)، وغيرهم.

قال الإمام البخاري: «حدَّنا قيسُ بنُ حفص حدَّنَا عبدُ الواحد حدَّنا الحسنُ بن عمرو حدَّنًا بحاهدٌ عن عبد الله عليه وسلّم قال: «مَ قَتلُ مُعاهداً لم يرخ عن عبد الله عليه وسلّم قال: «مَ قَتلُ مُعاهداً لم يرخ والعبة الإمام البخاري (صحيح المنحاري، الرواية الإمام البخاري (صحيح البخاري، الرواية الإمام البخاري (صحيح البخاري، الرواية: ٣١٦٦، ص ٥٦٥)، وأبو داود (سنن أبي داود، الرواية الإمام البخاري (صحيح والترمذي (سنن الترمذي، الرواية: ٣٦٠، ص ٣٣٠)، وابن ماجة (سنن ابن ماجة، الرواية: ٣٦٨٦، الرواية: ٣٢٨٦)، والإمام أحمد (مسند الإمام أحمد، الرواية: ٥٧٤١)، والدارمي (سنن الدارمي (سنن الدارمي، ج٢/ص ٣٣٠-٣٣٦)، والإمام أحمد (مسند الإمام أحمد، الرواية: ١٧٤٨، ج ٢١/ ص ٣٩١)، والمواية: ١٣٨٠، ج١/ ص ٣٩١)، والمنائي (سنن النسائي الكبرى، الروايات: ١٣٨- ١٣٠)، والنسائي (سنن النسائي الكبرى، الروايات: ١٣٥- ١٣٠)، واليستي (سنن النسائي الكبرى، الروايات: ١٩٥١- ١٩٠٨)، والبيهتي (سنن البيهتي الرواية: ١٩٥١، ج٢/ ص ١٢٨، ج١/ ص ١٣٠)، وأبو يعلى (مسند أبي يعلى، الرواية: ١٩٥١، ص ١٣٠)، والطيالسي (مسند أبي يعلى، الرواية: ١٩٥١)، وابن أبي شيبة (مصنف ابن أبي شيبة، الرواية: ١٣٥٨)، وابن أبي شيبة، الرواية: ١٣٥٨)، ج / ص ٢٣١).

قال الإمام البخاري: « حَدَثْنَا يَحْنَى بُنُ بُكُيْرِ حَدَثْنَا اللَّيْثُ عَنْ عُقَيْلٍ عَن ابْنِ شَهَابِ أَنَّ مُحَمَّد بْنُ جُبِيْرِ بْنِ مُطْعِم قَالَ إِنَّ جُبِيْرِ بَنِ مُطْعِم قَالَ إِنَّ جُبِيْرِ بَنِ مُطْعِم قَالَ إِنَّ جُبِيْرِ بَنِ مُطْعِم أَخْبَرَهُ أَنَّهُ سَمْعَ النّبِيّ - يَقُولُ «لَا يَدُخُلُ الْجَنَةَ قَاطِعٌ» «.أخرج هذه الرواية الإمام البخاري (صَحَيح البخاري، الرواية : ١٠٩٥، ص ١٦٩٥، ص ١٦٩٥، من الرواية : ١٠٩٥، ص ٢٧٦)، والإمام أحمد (مسند الإمام أحمد، ٢٧٧)، والترمذي (سنن الترمذي الرواية : ١٩٠٩، ص ١٦٩٩)، والإمام أحمد (مسند الإمام أحمد، الرواية : ١٦٨٥)، والرواية : ١٦٨٥)، والبيهقي الكبرى، الرواية : ١٣٩٨، ج ١٠ ص ١٢٦)، وأبو يعلى (مسند أبي يعلى، الرواية : ٢٣٩٧)، والطبراني (المعجم الكبرى، الرواية : ١٣٩٧)،

قال الأمام البخاري : » حَدَّثَنَا أَبُو نُعَيْم حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ مَنْصُورَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنْ هَمَام قَالَ كُنَا مَعَ حُدَّيْفَة فَقَالَ حُدَيْفَة سَمِعْت النَّبِيّ - يَقُولُ (لاَ يَدْخَلُ الْجُنَة قَعَلَلُ لَهُ إِنْ رَجُلاً يَرْفَعُ الْحَدَيثَ إِلَى عُتُمَانَ. فَقَالَ حَدْيَفَة سَمِعْت النَّبِيّ - يَقُولُ (لاَ يَدْخَلُ الْجُنَة قَتَات » (. أخرج هذه الرواية الأمام البخاري (صحيح البخاري، الرواية: ٢٥٠٦ ص ٢٠٦١ )، والإمام أحمد (مسند الإمام أحمد، الرواية: ٢٣٦٦ )، والنساني (سنن النساني (سنن النساني الكبرى، الرواية: ٢٦٦١ )، والطبراني (المعجم الصغير، الرواية: ٢٥٥٠ ج البهقي الكبرى، الرواية: ٢٠٥١ )، والطبراني (المعجم الكبرى، الرواية: ٢٠٥١ )، والطبراني (المعجم الكبير، الرواية: ٢٠١٦ )، والمهاب (مسند الشهاب) (مسند الشهاب) الرواية: ٢٢١ )، والشهاب (مسند الشهاب) الرواية: ٨٧٦ )، والشهاب (مسند الشهاب)

قَالُ الإمام مسلم ( الرواية: ٩١، ص ٩٣ ) :» وحدّثنا مُحَمّدُ بْنُ الْثَنَى ومُحمّدُ بْنُ بَشَار وإبْرَاهيمُ بْنُ دينَارِ جَميعا عَنْ يَدْتِي بْنِ حَمّاد . قَالَ ابْنُ النَّنَى : حَدَّثَنِي يَحْنَى بْنُ حَمّاد . أَخْبَرَنَا شُغِنَةُ عَنْ أَبَانَ بْنَ تَغْلِبَ عَنْ فُضَيْل الْفُقِيْمِيّ عَنْ إِبْرَاهِيمٌ النَّحْعِيَ عَنْ عَلِقَمَة عَنْ عَبْد الله بْنِ مَسْعُود، عَنِ النّبِيّ قَالَ: «لاَ يَدْخُلُ الْجِنّةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ مِنْ كِبْرٍ» قَالَ رَجُلٌ: إِنّ الرّجُل يُحِبُ أَنْ يُكُونٌ ثُوبُهُ حَسَنَا، وَنَعْلُهُ حَسَنَة. قَال: «إِنْ

.975

.977

- الله جَميلٌ يُحبُ الْجَمَالَ . الْكَبْرُ: بَطَرُ الْحَقّ وَغَمْطُ النّاسِ»».
  - ٩٦٤. صحيح البخاري، الرواية: ١٠٧، ص ٤٦
    - ٩٦٥. صحيح ابن حبان، ج١١/ص ٢٤١
      - ٩٦٦. الفرار من النار، ص ٨٠
      - 97٧. كتاب الإيمان، ص ٣٨-٣٩
      - ٩٦٨. طريق الهجرتين، ص ٣٠١
    - ٩٦٩. طريق الهجرتين، ص ٤٠٧-٤٠٨
- ٩٧٠. الرسائل والمسائل النجدية لبعض علماء نجد الأعلام، ج٤/ص ٣٧
- 941. شرح الكبائر، ص ١٧- ١٨ ، ومن أقوال الشيخ ابن عثيمين: « ومن ذلك أيضاً: من الشرك وهو خفي أيضاً : أن تأخذ الدنيا لب الإنسان وعقله تجد عقله وفكره وبدنه ونومه ويقظته كلها في الدنيا. ماذا كسب اليوم وماذا خسر. ولذلك تجده يتحيل على الدنيا بالحلال والحرام والكذب والحديعة لولاة الأمور ولا يبالي لأن الدنيا استعبدته والعياذ بالله والدليل على هذا الشرك. قول النبي تيلي ع : ( تعس عبد الدينار )». ( شرح الكبائر، ص ١١ ) « إذ لو كان في قلبه شيء ما ترك هذه الصلاة العظيمة التي دلت النصوص على العناية بها وأهميتها والأشياء تعرف بآثارها. فلو كان في قلبه أدنى مثقال من الإيمان لم يحافظ على ترك هذه الصلاة مع أهميتها وعظمها. وبهذا تكون الأدلة السمعية والنظرية دالة على أن تارك الصلاة كافر كفراً عربًا عن الملة. وتكون مقتضية للحذر من هذا العمل الشنيع الذي تهاون به اليوم كثير من الناس. ولكن باب التوبة مفتوح والحمد لله» ( شرح الكبائر، ص ٢١ ٢٢)
  - 947. الحق الدامغ، ص ٢١٢–٢١٣
  - ٩٧٣. حكم البراءة من مرتكب الكبيرة، ص ٣٥
- 9٧٤. قال الإمام مسلم (صحيح مسلم، الرواية: ١٩٦، ص ١٤١) : « وحدَّثنا أَبُو كُرَيْب مُحمَّدُ يَنُ الْغَلاَء . حَدَّثَنَا مُعَاوِيَةُ بَنُ هِشَام عَنْ شُفْيَانَ عَنْ مُحْتَارِ ابْنِ فُلْفُل عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ قَالَ: قَالَ رَّسُولُ اللهِ «أَنَا أَكَثُرُ الأَنْبِيَاء تَبَعاً يُوْمَ الْفَيَامَةُ. وَأَنَا أَوَلُ مَنْ يَقْرَعُ بَاَبَ أَلْجَنَّةً» ».
- 9٧٥. قالَ الإبام مسلم (صحيح مسلم، الرواية: ١٩٦، ص ١٤١) : « وحدثني عَمْرُ و النَاقدُ وزُهُمْرُ مُنُ حَرْبِ قَالَ: حَدَّثَنَا هَاشِمُ بْنُ الْفَاسِم . حَدَثَنَا سُلْيْمَانُ بْنُ الْغَيْرَةَ عَنْ ثَابِتِ عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله قَالَ: حَدَثَنَا هَاشِمُ بْنُ الْفَاسِم . حَدَثَنَا شُلْمَانُ بْنُ الْغَيْرَةَ عَنْ ثَابِتِ عَنْ أَنْسَ؟ فَأَقُولُ: يَعْمَدُ. فَيَقُولُ: بِكَ أَمِرْتُ لَا اللهِ لَا أَمْرُتُ لَا أَمْرُتُ لَا أَمْرُتُ لَا اللهِ قَلْكَ بُلُ عَدَ قَبْلُكَ » ..
  - ٩٧٦. تفسير ابن عُاشور، ج٨/ص١٠٩
  - ٩٧٧. تفسير الشعراوي، ج٧/ ص ٤١٥١، من تفسير الآية ٤٧ من سورة الأعراف.
- ٩٧٨. صحيح البخاري، الرواية : ٩٥٥، ص ١١٦٤. قال الإمام البخاري: «حدَّننا هُدْبةُ بن خالد حدثنا همامٌ عن قتادة حدثنا أنسُ بن مالك عن النبي عَلِيَّة قال: يخرُج قوم من النار بعدما مسّهُم منها سَفعٌ، فيدخُلون الجنة، فيُسمّيهم أهلُ الجنة: الجهنميين ».
  - ٩٧٩. مسند الإمام أحمد، الرواية: ١٢٤٠٢ ، والرواية: ١٣٨٧٥
    - ۹۸۰. تهذیب التهذیب، ت: ۷۶۳۸، ج۱۱ /ص۲۱ ۲۲
      - ٩٨١. ميزان الاعتدال ت: ٩٢٥٣، ج٤ / ص ٣٠٩
- ٩٨٢. صحيح البخاري، الرواية: ٧٤٥٠، ص ١٣١٥ : « حدَّنَنا حفصُ بنُ عُمرَ حدثنا هشامٌ عن قتادةَ عن أنس رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلّم قال: ليُصيبنَ أقواماً سفّعٌ من النار بذنوب أصابوها عقربة ثم يُدخلُهم الله الجنة بقضل رحمته، يُقال لهم الجهنميُون».

UNIVERSION OF THE PARTY OF THE

.912

.910

۹۸۹.

مسند أبي يعلى، الرواية: ٢٨٨٨ . وجاء أيضاً: «حدثنا عبيد الله حدثنا عاصم بن هلال حدثنا همام عن قتادة عن أنس ...» ( مسند أبي يعلى، الرواية: ٣٢٠٩ ) . وجاء عند أبي يعلى أيضاً: حدثنا زهير حدثنا معاذ ابن هشام عن أبيه عن قتادة عن أنس أن نبي الله تلله قال: «ليصيبن أقواما سفح من النار عقوبة بذنوب أصابوها، ثم يدخلهم الله الجنة بفضل رحمته وشفاعة الشافعين، يقال لهم: الجهنميون». ( مسند أبي يعلى، الرواية: ٣٩٨٠ ) حدثنا زهير حدثنا روح ابن عبادة حدثنا هشام ابن أبي عبد الله عن قتادة عن أنس أن النبي تلله قال: «ليصيبن ناسا سفع من النار عقوبة بذنوب عملوها، فيدخلهم الله الجنة بفضل رحمته، يقال لهم: الجهنميون». ( مسند أبي يعلى، الرواية: ٣٠٥٦)

السنة لابن أبي عاصم، الرواية: ٨٧١، ج١/ص ٨٤٥

تفسير البغوي، ج٢/ص ٣٣٨-٣٣٩ : «أخبرنا عبدالواحد بن أحمد بن عبدالله النعيمي، أنبأنا محمد بن يوسف، حدثنا محمد بن يوسف، حدثنا هشام، عن قتادة، عن أنس يُسُلُّ أن النبي يَسُلُّ أن النبي يَسُلُّ أن النبي يَسُلُّ أن النبي يَسُلُّ أن النبي أقواماً سَفْعٌ من النار بذنوب أصابوها، عقوبةً، ثم يدخلهم الله الجنة بفضل رحمته، فيقال لهم الجهَنَّميُونُ ».

٩٨٦. تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس، ت: ٩٢، ص ١٠٢

9AV. مسند الإمام أحمد، الرواية: ١٢٩٢٨ . « حدثنا وكيع حدثنا يزيد بن أبي صالح وكان دباغاً وكان حسن الهيئة، عنده أربعة أحاديث قال: سمعت أنس بن مالك يقول: قال رسول الله ﷺ: «يدخلُ ناسٌ الجحيمَ حتى إذا كانوا حمماً أُخْرِجُوا فَأَدْخُلُوا الجَنّة، فيقولُ أَهْلُ الجَنّة: هؤلاء الجَهْمَيُونَ » .

۹۸۸. ميزان الاعتدال، ت: ۳۲۰، ج١/ص٨٧-٨٨

سنن الدارمي، ج١/ ص٢٧- ٢٨. قال الدارمي: « أخبرنا عبد الله بن صالح، حدثني اللين جديد هو ابن عبدالله بن الهاد، عن عمرو بن أبي عمرو، عن أنس بن مالك، قال؛ سمعتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «إني لأول الناس تنشق الأرض عن مجمعتي يوم القيامة ولا فَخْر، وأعْطَى لَواءَ الحمد ولا فَخْر، وأعْطى لَواءَ الحمد ولا فخر، وأعلى الله المنه فا خز بحلقتها، فيقولون من هذا فاقول أنا محمد فيفتحون لي، فادخل فاجد الجبار مستقبلي فأسبحك له، فيقول ارفع رأسك يا محمد و في في في الفيامة ولا فخر، وآتي باب أمتي فارسك يا محمد و تكلم يستمع منك، وقل يُقبل منك، واشفع تشقع فارفع رأسي فأقول أمتي يا رب، فيقول ادفع رأسي فاقول ذلك أدخلتهم الجنة، فأجد الجبار مستعبر من الإيمان فادخله الجنة، فأدع رأسي فاقول أمتي يا وسن فيقول ادفع وحدث في قلبه مثقال ذلك أدخلتهم الجنة، فأجد الجبار مستعبر من الإيمان فادخله الجنة، فأدع رأسك يا محمد و تكلم يُشتر من من وأمتي يا رب، فيقول ادهب إلى أمتك فقرن وَجدت في قلبه مثقال حبة من خردل من الإيمان فادخله الجنة، فادهب المنار وعمد المناز و من المناز المناز و في المناز مع أهل النار، فيقول أهل النار، ما أخنى عنكم أنكم كنتُم تغيلون الله ولا تشركون به شيئا، فيقول المبار فيع تنه المبار فيع تن خرد المن النار، فيقول أهل النار، ما ألمي عنكم أنكم كنتُم تغيلون الله ولا تشركون به شيئا، فيقول الجبار فيع تنه المبار فيع تنه المبار في في خواد المتحشوا، فيدخلون في نهر الجباد فيقول لهم أهل الجنة هؤلاء الجهة مؤلاء الجهاء السيل، ويكتب بين أعينهم هؤلاء عُقاء الله، فيذهب بهم فيدخُلون فيقول المبار بل هؤلاء عُقاء اله، فيذهب به في فيقول المبار بل هؤلاء عقاء الجبار».

۹۹۰. تهذیب التهذیب، ت: ۵۲۸۳، ج۸/ص ۲۸

99۱. السنة لأبن أبي عاصم، الرواية: ٨٧٤، ج١/ ص ٥٨٦. قال ابن أبي عاصم: «ثنا أيوب الوزان، حدثنا عبد الله بن عمرو، عن أنس بن مالك، قال: عبد الله بن عبرو، عن أنس بن مالك، قال: سمعت رسول الله يَلِيَّة يقول: « يدخل قوم جهنم، ويخر جون منها ويدخلون الجنة، يعرفون بأسمائهم، يقال لهم: الجهنميون» «.

٩٩٢. البعث (ابن أبي داود)، ج١/ص ٥٦. قال السجستاني: «حدثنا محمود بن خالد قال: ثنا عبد الله يعني ابن عمرو، عن زيد يعني ابن أبي أنيسة، عن أبي عمرو بن أنس، عن أنس قال: سمعت رسول الله صلى الله

ûs (

# معنة التوروعة التوروع

عليه وآله وسلم يقول: « يدخل قوم جهنم، ثم يخرجون منها، فيدخلون الجنة، فيعرفون فيها بأسمائهم يقال لهم: الجهنميون» .

- ٩٩٣. صحيح البخاري، الرواية : ٢٥٦٦، ص ١١٦٥، قال الإمام البخاري: ﴿ حَدَّنَنَا مَسَدَّدٌ حَدَثَنَا يَحِيى عن الحسن بن ذَكُوانَ حَدَّنَا أَبُو رَجاء حَدَّثَنا عمرانُ بن خُصين رضيَ الله عنهما عنِ النبيِّ ﷺ قال: ﴿ يَخرُجُ قُومٌ مَنَ النار بشفاعة محمد ﷺ فيدخلونَ الجنة، يُسمَونَ الجهنَميين ﴾.
  - ٩٩٤. سنن أبي داود، الرواية: ٤٧٤٠، ص٧٤٦
  - ٩٩٥. المعجم الكبير، الرواية: ٢٨٧، ج١٨/ص١٣٧
    - ٩٩٦. سنن ابن ماجة، الرواية: ٥٤٣١، ص ٧٠٠
      - ٩٩٧. تفسير البغوي، ج٢/ص ٣٣٩
  - ۹۹۸. تهذیب التهذیب، ت: ۱۳۱۱، ج۲/ص ۲۰۶
- 999. السنة لابن أبي عاصم، ج١ /ص ٥٧٨ . قال ابن أبي عاصم: « ثنا هدبة، ثنا حماد بن سلمة، عن حماد بن أبي سليمان، عن ربعي، عن حذيفة، أن رسول الله ﷺ قال: « يخرج قوم من النار بعدما محشتهم النار، فيدخلون الجنة، فيسمون الجهنميون» ».
  - .١٠٠٠ كتاب التوحيد، الرواية: ٤٠٧، ج٢/ص ٦٦٤
  - ١٠٠١. مسند الإمام أحمد، الرواية: ٢٣٧١، والرواية: ٢٣٨١٧
  - ١٠٠٢. شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، الرواية: ٢٠٨٠، المجلد ٢/ ص ١٥٠.
    - ۱۰۰۳. تقریب التهذیب، ت: ۱۵۰۵، ج۱/ص ۲۳۸
    - ١٠٠٤. تهذيب التهذيب، ت: ١٥٧٥، ج٣/ص ١٥-١٤
      - ١٠٠٥. فتح الباري، ج١/ص ٤٤٠
- ١٠٠٦. مسند الطيالسي، الرواية ٤١٩، ج١/ص ٢١٩. «حدثنا أبو داود قال حدثنا أبو عوانة عن أبي مالك عن ربعي بن حراش عن حذيفة عن النبي ﷺ قال أحيانا يرفعه وأحيانا لا يرفعه قال ليخرجن قوم من النار منتين قد محشتهم النار فيدخلون الجنة برحمة الله وشفاعة الشافعين فيسمون الجهنميين».
  - ۱۰۰۷. تهذیب التهذیب، ت : ۷۷۲۸، ج۱۱/ ص ۱۰۶–۱۰۹
- ١٠٠٨. مسند أبي يعلى، الرواية ٢٩٨٦ ٤ . «حدثنا أبو نصر عبد الملك بن عبدالعزيز التمار حدثنا حماد بن سلمة عن عطاء بن السائب عن عمر و بن ميمون أن ابن مسعود حدثهم: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «يكون في النار قوم ما شاء الله، ثم ير حمهم الله فيخرجهم فيكونون في أدنى الجنة، فيغتسلون في نهر الحياة ويسميهم أهل الجنة الجهنمين، لو أضاف أحدهم أهل الدنيا الأطعمهم وسقاهم ولحفهم وفرشهم. قال وأحسبه قال: وزوجهم لا ينقص ذلك مما عنده شيئا»».
  - ١٠٠٩. مسند أبي يعلى، الرواية: ٥٣٤١
  - ١٠١٠. صحيح ابن حبان، الرواية: ٧٤٢٨، ج ١٦/ص ٤٤٩- ٤٤٩
  - ١٠١١. شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، الرواية: ٢٠٧٠، المجلد ٢/ ص ١٤٧
    - ١٠١٢. انظر (الميزان القسط)، ص١٢٢ ١٣٦
    - ۱۰۱۳. تهذیب التهذیب، ت: ۲۰۵۶، ج۷/ص۱۷۷–۱۷۹
- 1 · ١٠ المعجم الكبير، الرواية: ٢٠ · ١ ، ج · ٢ /ص ٤٢٥ . «حدثنا بشربن موسى ومحمد بن عثمان بن أبي شيبة قالا ثنا فروة بن أبي المغراء ثنا القاسم بن مالك المزني عن عبدالرحمن بن إسحاق عن النعمان بن سعد قال سمعت المغيرة بن شعبة قال والله تَنْ الله يَنْ يَخرج قوم من النار فيدخلون الجنة فيسمون الجهنميون



#### 

في الجنة فيدعون الله أن يحول عنهم ذلك الاسم فيمحو الله عنهم ».

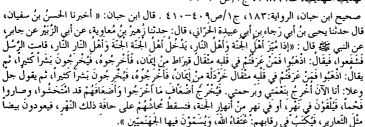
١٠١٥. كتاب التوحيد، الرواية: ٤٣٨، ج٢/ص ٦٩١ - ٦٧٠

تهذيب التهذيب، ت: ٣٩٣٤، ج٦/ص ١٢٤ - ١٢٥

كتاب التوحيد، الرواية: ١٠٤، ج٢/ ص ٦٦٧ . «حدثنا محمد بن بشار، قال: ثنا عثمان بن عمر، قال: ثنا خارجة بن مصعب، عن أبيه، عن عبد الله بن عمرو، قال: قال رَسُول الله عَيِّك : « يخرج ناس من النار فيسمون الجهنميون قال: قلت لعبد الله بن عمرو: أنت سمعت هذا من رسول الله ﷺ؟ قال: نعم».

V1-V- تهذیب التهذیب، ت: V3-V- تهذیب التهدیب، ت: V3-V-

.1.19



۱۰۲۰. تهذیب التهذیب، ت: ۲۰۸۰، ج۹ / ص۳۸۱ – ۳۸۲

١٠٢١. ميزان الاعتدال ت: ٨١٦٩، ج٤/ ص٣٧

١٠٢٢. ميزان الاعتدال، ج٤ / ص٣٩

١٠٢٣. كتاب التوحيد، الرواية: ٤٣٦، ج٢/ص ٦٨٩. قال ابن خزيمة: « حدثنا أبو موسى، ومحمد بن بشار، قالا: ثنا سالم بن نوح، عن الجريري، عن أبي نضرة، عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله عَيْلَيْنَهُ : أما أهل النار الذين هم أهل النار، لا يموتون فيها ولا يحيون، وأما الذين يريد الله إخراجهم منها، فتميتهم النار إماتة، حتى يكونوا فحما، ثم يخرجون ضبائر، فيلقون على أنهار الجنة، ويرش عليهم من مانها، فينتون كما تنبت الحبة، في حميل السيل قال بندار: يعني الحبة، وقال أبو موسى: فيدخلون الجنة وقالا جميعا: فيسميهم أهل الجنة الجهنميين فيدعون الله، فيذهب ذلك الاسم عنهم ». ۗ

> تهذیب التهذیب، ت:۲۲۷۸، ج۳/ص۳۸۵-۳۸۳ .1.72

> > تهذيب التهذيب، ت: ٢٣٦٦، ج٤/ص٥-٦ .1.70

> > > التقييد والإيضاح، ص ٤٤٢ ۲۲۰۱۱.

التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة، ج٢/ص ٣٧٠-٣٧١ .1.77

> مرقاة المفاتيح، ج١٠/ص٢٥٩ .1.71

فتح الباري، ج١٣/ص٢٥٣ .1.79

صحيح مسلم، الرواية: ١٨٥، ص١٣٣ .1. ...

سنن ابن ماجة، الرواية: ٩ . ٤٣ ، ص ٩ ٩ ٦ .1.71

.1.77 سنن الدارمي، ج٢/ ص٣٣١–٣٣٢

مسند الإمام أحمد، الرواية: ١١٠٩٣ .1.77

صحيح ابن حبان، الرواية: ١٨٤، ج١/ص٤١٦ - ٣١٢ . والرواية: ٧٤٨٥، ج١٦/ ص٥٥٠ . ١٠٣٤

مسند أبي يعلى، الرواية: ١٠٩٦ ، والرواية: ١٣٦٩ .1.40

#### جىن ئاڭىرىن ئاڭلىرىن ئا

- ١٠٣٦. مسند عبد بن حميد، الرواية: ٨٦٨، ص٢٧٥ . والرواية: ٨٦٥، ص ٢٧٤
- ۱۰۳۷. تهذیب التهذیب، ت: ۷۲۰۸، ج ۱۰/ص ۲۷۰. وانظر کذلك (( الثقات لابن حبان، ت:٥٥٣٣، ج٥/ص ٤٥٠) قال عنه ج٥/ص ٤٠٠) قال عنه ابن حبان: « وكان ممن يخطى، » ) و(( الكاشف، ج٦/ ص١٥٤ ) قال عنه الذهبي: « فصيح بليغ مفوه ثقة يخطى،»)
- ١٠٣٨. المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، ج٣/ص٣٨. ومن تتمة أقوال النووي: « وحكى القاضي عياض رحمه الله فيه وجهين: أحدهما: أنها إمانة حقيقية. والثاني: ليس بموت حقيقي، ولكن تغيب عنهم إحساسهم بالآلام، قال: ويجوز أن تكون آلامهم أخف، فهذا كلام القاضي والمختار ما قدمناه والله أعلم ».
  - ١٠٣٩. إنها الفاجعة حيمنا تصير النار والعياذ بالله دارا للكرامة!!!.
  - ١٠٤٠. تفسير القرطبي، ج١/ص ١٧٣، من تفسير الآية ٢٨ من سورة البقرة.
    - ١٠٤١. الحق الدامغ، ص ٢٢٠.
  - ١٠٤٢. تفسير ابن كثير، ج٦/ص٤٣١، من تفسير الآية ١٨ من سورة الطور.
  - ١٠٤٣. تفسير ابن كثير، ج٦/ص٢٦٢، من تفسير الآية ٥٦ من سورة الدخان.
    - ١٠٤٤. شرح الجامع الصحيح (مسند الإمام الربيع)، ج١/ص ٦٧
      - ١٠٤٥. جوابات الإمام السالمي، ج٢/ص ٤١٧
      - ١٠٤٦. إعادة صياغة الأمة ( الحلقة الأولى )، ص ٢١-٢٦
    - ١٠٤٧. الشفاعة في الآخرة بين النقل والعقل، للقرضاوي، ص ١٧
      - ١٠٤٨. قراءة وضوابط في فهم الحديث النبوي، ص ١٣
- ١٠٤٩. قراءة وضوابط في فهم الحديث النبوي، ص ٢٢-٢٦. ومما قاله الدكتور الزحيلي أيضاً: « بل إن علماءنا نقدوا المتن على الرغم من سلامته من العلل السابقة كلها، من نواح أخرى كالاضطراب والشذوذ والإعلال والقلب والغلط والإدراج ونحو ذلك «.(قراءة وضوابط في فهم الحديث النبوي، ص ٢٤)، وقال أيضاً:» والخلاصة: إن السنة النبوية الشريفة لا تتعارض مع الأصول العامة والقواعد الأساسية المقررة في القرآن، بل هي دائرة في محيطه، ومتفقة مع عموماته وإطلاقاته « (قراءة وضوابط في فهم الحديث النبوي، ص ١٥)
  - ١٠٥٠. أصول منهج النقد عند أهل الحديث، ص ٥٠ ٥١.

ومما قاله الدكتور عصام أحمد البشير أيضاً: « وإليك بعض القواعد العلمية التي وضعها المحدثون لكشف الموضوع في متون الأحاديث.

١ - عالفة الحديث لدلالة الكتاب القطعية أو السنة الصحيحة الصريحة مناقضة بينة.

٢-مخالفة الحديث للإجماع القطعي.

٣-خالفة الحديث لصريح العقل.... « (أصول منهج النقد عند أهل الحديث، ص ٨٠ )» وتما قاله الأستاذ عصام البشير: « ونسوق في هذه الصفحات أهم القواعد التي احتكم إليها المحدثون في نقد الأحاديث وردها. مناقضة القرآن الكريم: فإذا كان متن الحديث مخالفاً للقرآن الكريم بوجه يتعذر معه الجمع أو النسخ حكم عليه بالوضع ... « (أصول منهج النقد عند أهل الحديث، ص ٩٣)

وهذا القُول الذي ذكره الدكتور عصام البشير فيه شرح لما قاله العلامة ابن القيم: « وكذلك نقد أهل الحديث فإنه يمر إسناد ظاهر كالشمس على متن مكذوب فيخرجه ناقدهم، كما يخرج الصيرفي الزغل من تحت الظاهر من الفضة «. (مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين ٢/ ٦٠٩ )

١٠٥١. التفسير والمفسرون، ج١/ص ٣٣

.1.04

- 100٢. منهج نقد المتن في تصحيح الروايات وتضعيفها، ص ٩ ومما قاله على حسن الهاشمي: « وأما منهج نقد المتن، فإنه يقوم على أساس عرض متن الرواية على محكم الكتاب والسنة، وعلى ما هو متيقن من المعلومات كالبديهيات العقلية والحقائق التاريخية والقوانين العلمية، ونتيجة ذلك هي: العلم بصدور الموافق من الروايات لمحكم الكتاب والسنة، والعلم بعدم صدور ما ينافيهما، أو ينافي ما هو متيقن من المعلومات «. ( منهج نقد المتن في تصحيح الروايات وتضعيفها، ص ١٧)
  - ١٠٥٣. منهج نقد المتن في تصحيح الروايات وتضعيفها، ص ١٠٧
  - ١٠٥٤. انظر ما قاله علماء اللغة في المعنى اللغوي لكلمة ( حلد ) في ص ١٧٢ من هذا البحث .
    - ١٠٥٥. صحيح البخاري، الرواية: ٧٧٨، ص ١٠٥٠
      - ١٠٥٦. صحيح مسلم، الرواية: ١٠٥٩، ص ٩٩
- سنن النسائي الكبرى، الرواية: ٢٠٩٢، ج١/ص٦٣٨ . والرواية: ٢٧١١، ج٣/ص ١٢٣ . والرواية: ٢٧١١، ج٣/ص ١٢٣ . والرواية:
  - ١٠٥٨. مسند الإمام أحمد، الرواية: ١٠١٩٨
- ١٠٥٩. صحيح البخاري، الرواية: ٧٠٤٧، ص ١٢٤٧ ١٢٤٨. قال الإمام البخاري: « حَدَّثَنِي مُوْمَلُ بْنُ هِشَام أَبُو هِشَام حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ إِبْرَاهِيم جَدَّثَنَا عَوْفٌ حَدَّثَنَا أَبُو رَجَاء حَدَّثَنا سَمُرَةُ بْنُ جُنْدَب رضى الله عَنه قَال كَانَ رَبُيولُ الله يَلِثَة مَا يُكُثُرُ أَنْ يَقُولَ لاَصْحَابِهِ «هَلْ رَأَى أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنْ رُوْيًا». قال فَيْتُصُ عَلَيْه مَنْ شَاءَ الله أَنْ يَقُصَ، وَإِنَّهُ قَالَ ذَاتَ غَدَاة ... ».
  - ١٠٦٠. التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة، ج٢/ ص١٤١-٤٤٢
    - ١٠٦١. فتح الباري، ج ١٣/ ص ٢٨٦
    - ١٠٦٢. تفسير الألوسي، ج١٥ ص ٣٢١
- ۱۰٦٣. تفسير الشنقيطي، ج٣/ص ٨٧ . وذكر ابن عاشور نحو هذا القول أيضاً ( انظر تفسير ابن عاشور ، ج١٣/ ص١٠)
- ۱۰٦٤. جاء في كتاب الجرح والتعديل لابن أبي حاتم (ت: ١٦٠٤، ج٣/ص ٣٥٥): « روى عن ...سعيد بن أبي بردة ... سمعت أبي يقول ذلك وسألته عنه فقال: شيخ ليس بقوي يكتب حديثه. حدثنا عبد الرحمن قال: سألت أبا زرعة عن خالد بن نافع فقال: ضعيف الحديث».
  - ١٠٦٥. لم أجد له ترجمة في كتب الرجال التي بين يدي.
- 1077. قال ابن حجر: « وقال ابن معين: عطاء بن السائب اختلط، وما سمع منه جرير وذووه ليس من صحيح حديثه، وقد سمع منه أبو عوانة في الصحيح والاختلاط جميعاً، ولا يحتج بحديثه ...قلت] ابن حجر [: فيحصل لنا من مجموع كلامهم أن سفيان الثوري وشعبة وزهيراً وزائدة وحماد بن زيد وأيوب عنه صحيح، ومن عداهم يتوقف فيه إلا حماد بن سلمة، فاختلف قولهم» (تهذيب التهذيب، ت: ٤٧٥٤، ج٧/ص١٩٧٧-١٨٠)
  - ١٠٦٧. انظر ص ٨٢ من هذا البحث.
  - ١٠٦٨. لم أجد له ترجمة في كتب الرجال التي بين يدي.
    - ١٠٦٩. انظر ص ٩٠ من هذا البحث.
- ١٠٧٠. قال ابن حجر في التقريب: « صدوق سيء الحفظ خَلَط بأُخَرة « ( تقريب التهذيب، ت: ١٧٢٣، ج١/ص ٢٦٩)
  - ١٠٧١. انظر ص ١٧٦ من هذا البحث.

- ١٠٧٢. انظر ص ١٥ من هذا البحث.
- ۱۰۷۳. قال الذهبي في ( ميزان الاعتدال، ت:٩٥٣، ج١/ص ٢٢٧ ): « قال ابن معين: ليس بشئ. وقال الجوزجاني لا يشتغل به. وقال النسائي والدارقطني وغيرهما: متروك الحديث ».
- ١٠٧٤. قال ابن حجر في ( تهذيب النهذيب، ت: ٢٥٤٩، ج٤/ص١١١-١١٢ ) : « وقال النسائي: ليس بثقة، وقال في موضع آخر: ليس بشيء ».
- ١٠٧٥. رواية أبي جعفر عيسى بن أبي عيسى ماهان عن الربيع بن أنس مضطربة، فقد قال ابن حبان في ترجمة الربيع بن أنس بن زياد البكري ( الثقات، ت: ٢٦٦٦، ج٤ /ص ٢٢٨ ): « والناس يتقون حديثه ما كان من رواية أبي جعفر عنه لأن فيها اضطراب كثير ».
  - ١٠٧٦. انظر ص ٩٣ من هذا البحث.
  - ١٠٧٧. تلك الرواية لم يصرح فيها إبراهيم النخعي بالشخص الذي نقل له هذا التفسير، حيث قال: «حدثت أن المشركين».
  - ١٠٧٨. انظر ص ٨٢ من هذا البحث. في طبعة ( دار الأندلس ) جاء سند الرواية بـ « وقال سفيان الثوري عن سلمة بن كهيل، عن أبي الزاهية، عند عبد الله ... « . وفي الأصل الذي ذكره ابن جرير الطبري جاء ذكر أبي الزعراء الذي يروي عن عبد الله بن مسعود ويروي عنه سلمة بن كهيل، وهو الصواب.
  - ١٠٧٩. قال ابن حجر في التقريب: « صدوق سيء الحفظ خَلَط بأُخَرة «. ( تقريب التهذيب، ت: ١٧٢٣. ج١/ص ٢٦٩ )
    - ١٠٨٠. لم أجد له ترجمة في كتب الرجال التي بين يدي.
  - ١٠٨١. جاء في كتاب الجرح والتعديل لإبن أبي حاتم (ت: ١٦٠٤، ج٣/ص ٣٥٥): «روى عن ...سعيد بن أبي بردة ... سمعت أبي يقول ذلك وسألته عنه فقال: شيخ ليس بقوي يكتب حديثه. حدثنا عبد الرحمن قال: سألت أبا زرعة عن خالد بن نافع فقال: ضعيف الحديث».
- ابن حبان : « صالح بن أبي طريف وليس ابن أبي شريف. جاه في ثقات ابن حبان : « صالح ابن أبي طريف أبو الصيداء يروي عن أبي سعيد الخدري روى عنه أبو روق عطية ابن الحارث الهمداني « ( ثقات ابن حبان، ت: ٥٩ ٣٤ ، ج ٤/ ص ٣٧٦ )، ولم يزد ابن حبان على هذا القول شيئاً، ومن المعلوم أن ابن حبان يسجل المجاهيل في كتابه.
  - ١٠٨٣. لسان الميزان، ت: ٩٣٧٧، ج٦/ ص٣٨٧-٣٨٨
  - ١٠٨٤. سنن النسائي الكبرى، الرواية: ١١٢٧١، ج٦/ص ٣٧٣
    - ١٠٨٥. المعجم الأوسط، الرواية: ١١٤٦، ج٤/ص٤٢
  - ١٠٨٦. شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، الرواية: ٢٠٥٢، المجلد ٢/ ص ١٤١-١٤٣.
    - ١٠٨٧. تفسير القرطبي، ج١٠/ص٣
- ١٠٨٨. تفسير الألوسي، ج٧/ص٢٥٢. قال الألوسي قبل ذكره لهذه الرواية: « وأخرج الطبراني، وابن مردويه بسند صحيح عن جابر بن عبد الله «. فكيف يصح سند هذه الرواية وفيه من وصف بالوهم؟!.
  - ١٠٨٩. تفسير الشوكاني، ج٣/ص١٧٠
  - ۱۰۹۰. تهذیب التهذیب، ت: ۱۰۵۶، ج۲/ص۱۱۸–۱۱۸
    - ١٠٩١. تقريب التهذيب، ت: ٩٩٧، ج١/ص ١٧٠
- ۱۰۹۲. تقريب التهذيب، ت: ۲۰۱۲، ج۲/ص ۹۱. جاء في طبعة (تقريب التهذيب) « محمد بن عباس « والصحيح « محمد بن عباد « كما هو مذكور في ( تهذيب التهذيب، ت: ۲۲۰۰، ج٩/ص ۲۱۰)

### الله الحق المنافة المنافقة المنافة المنافة المنافة المنافة المنافقة المنافة المنافقة المن

١٠٩٣. قال الإمام مسلم: « حدّثني نحمَدُ بْنُ عَبَاد: حَدَثْنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ نحَمّد عَنْ حُمَيْد عَنْ أَنس، أَنَّ النّبِي قَالَ: «١٠٩». ( صحيح مسلم، الرواية: ٥٥٥، ص ١٩٥٩)

١٠٩٤. المنهاج شُرح صحيح مسلم بن الحجاج، ج ١٠ أص٤٦٢، كتاب المساقاة - باب وضع الجوائع . وانظر نحو هذا القول عند السيوطي في ( الديباج على صحيح مسلم بن الحجاج، ج٤ أص١٦٥ )

ا قال الإمام مسلم: « حدَّثنا مُحَدَّدُ بْنُ عَبَاد . حَدَّثَنا سُفَيَانُ عَنْ عَمْرو . سَمِعَهُ مَنْ سَعِيد بْنِ أَبِي بُرُدَةَ عَنْ
 أييه ، عَنْ جَدَه ، أَنَّ النّبَيَ بَعَنَهُ وَمُعَاداً إِلَى البّيمَنِ فَقَالَ لَهُمَا: «بَشِرًا وَيَسَرًا . وعَلَمَا وَلاَ تُنْفَرَا» وَأَرَاهُ قَالَ: «بَشِرًا وَيَسَرًا أَوْيَسَرًا . وعَلَمَا وَلاَ تُنْفَرَا» وَأَرَاهُ قَالَ: «رَبّطَ الْهِ مُنْ صَلّا عَسَل يُطْبَحُ حَتّى يَغْقَد.
 وَالمُرْرُ يُصْنَعُ مِنَ الشّعير . فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْ . «كُلُّ مَا أَسْكَرَ عَنِ الصّلاَةِ فَهُوَ حَرَامٌ» «. (صحيح مسلم ، الرواية : ١٧٣٣ ) من ٩٨٥ )

1.97. المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، ج١٣/ص١٧١-١٧٧، باب بيان أن كل مسكر خمر وأن كل خمر حرام-كتاب الأشربة.

١٠٩٧. علل الحديث للرازي، ت: ١٨١٨

١٠٩٨. الدر المنثور، ج٤/ص ١٧٣–١٧٤

١١٤. تهذيب التهذيب، ت: ٦٠٨٦، ج٩/ص ١١٤

١١٠٠. المعجم الكبير، الرواية: ٨٠٤٨، ج٨/٣٢٧٢

١١٠١. مجمع الزوائد، الرواية: ١١١٠٥، ج٧/ص ١٣١، حيث قال الهيثمي: «رواه الطبراني، وزكريا والراوي عنه لم أعرفهما »

۱۱۰۲. تقریب التهذیب، ت:۸۳۳٦، ج۲/ص ٤٤٨

۱۱۰۳. تهذیب التهذیب، ت:۸٦٣٧، ج۱۲/ص۱۷٦–۱۷۷

١١٠٤. الحق الدامغ، ص ٢٠٠

١١٠٥. تفسير الطبري، ج١٤/ ص٢

١١٠٦. تفسير الرازي، ج١٩/ص١٢٧

١١٠٧. تفسير السعدي، ص ٤٠٤، من تفسير الآية ٢ من سورة الحجر.

١١٠٨. انظر ص ١٢٠ من هذا البحث.

۱۱۰۹. تفسير الطبري، ج ۱۲/ ص ۱۱۷

١١١٠. تفسير الطبري، ج١٢/ ص١١٨.

۱۱۱۱. تفسير الطبري، ج ۱۲/ ص ۱۱۸

1117. تفسير الطبري، ج17/ ص 171. وذكر الإمام الطبري نحو هذا القول في موضع آخر، حيث قال:» وأولى هذه الأقوال في تأويل هذه الآية بالصواب، القول الذي ذكر ناعن قتادة والضحاك، من أن ذلك استثناء في أهل التوحيد من أهل الكبائر أنه يدخلهم النار، خالدين فيها أبدا إلا ما شاء من تركهم فيها أقل من ذلك، ثم يخرجهم فيدخلهم الجنة، كما قد بينا في غير هذا الموضع بما أغنى عن إعادته في هذا الموضع». ( تفسير الطبري، ج 1 / ص ١١٩ )

۱۱۱۳. تفسير الطبري، ج ۱۲/ص ۱۱۹

١١١٨. من أمثلة ذلك: قال ابن عطية: « قوله: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُواْ ﴾ عاماً في الكفرة والعصاة كما قدمنا،
 ويكون الاستثناء من ﴿ خَالدينَ ﴾». ( تفسير ابن عطية، ص ٩٧١ )

١١١٥. تفسير الطبري، ج١٢/ص ٢١١ ، قال الإمام الطبري: « حدثنا الحسن بن يحيى، قال: أخبرنا عبد

الرزاق، عن معمر، عن قتادة، في قوله: ﴿ فَامَا الَّذِينَ شَقُوا فَفي النّارِ لَهُمْ فيها زَفيرٌ وشَهِيقٌ خالدينَ فيها ما دَامَتِ السّماوَاتُ والأرْضُ إلاّ ما شاءَ رَبُكَ ﴾ قال: الله أعلم بتُنياد. وذُكر لنا أن ناساً يصيبَهم شَفَع من النارَ بذنوب أصابوها، ثم يدخلهم الجنة».

١١١٦. رواية الحسن بن يحيى عن عبد الرزاق ضعيفة، انظر ص ٨٧ من هذا البحث.

١١١٧. رواية معمر بن راشد عن قتادة ضعيفة، انظر ص ٩٣ من هذا البحث.

١١١٨. تفسير الطبري، ج ٢ / ص ١١٧ ، قال الإمام الطبري: « حدثنا بشر، قال: ثنا يزيد، قال: ثنا سعيد، عن قتادة: ﴿ خَالدِينَ فِيهَا مَا ذَامَتَ السَمُواتُ وَالأَرْضُ إِلاّ مَا شَاءً رَبُّكَ ﴾ والله أعلم بثنيته، ذكر لنا أن ناساً يصيبهم سفع من النار بذنوب أصابتهم، ثم يدخلهم الله الحجنة بفضل رحمته، يقال لهم الحجهنميون».

١١١٩. تقريب التهذيب، ت: ٢٢٨٣، ج١ / ص ٣٤٩

١١٢٠. تفسير الطبري، ج١٢/ ص ١١٧-١١٨ ، قال الإمام الطبري: «حدثنا محمد بن المثنى، قال: ثنا شيبان بن فروخ، قال: ثنا أبو هلال، قال: ثنا قتادة، وتلا هذه الآية: ﴿ فَامَا الَّذِينَ شَقُوا فَفِي النَّارِ لَهُمْ فَيها زَفِيرٌ وشَهِيقٌ ﴾... إلى قوله: ﴿ لَمَا يُرِيدُ ﴾ فقال عند ذلك: ثنا أنس بن مالك أن رسول الله ﷺ قال: « يَخُرُجُ قَوْمٌ مِنَ النار « قال قتادةً: ولا نقول مثل ما يقول أهل حرورا،». وقد ذكر هذه الرواية واحتج بها الشوكاني ( تفسير الشوكاني، ج٢/ص ٧٣١ )، والسيوطي ( الدر المنثور، ج٣/ص ٦٣٣)

11۲۱. قال ابن حجر في تهذيب التهذيب، (ت: ٦٩٠١، ج٩/ص١٦٨-١٦٩ ): «قال عمرو بن على: كان يحيى لا يحدث عنه، وكان عبد الرحمن يحدث عنه، وسمعت يزيد بن زريع يقول: عدلت عن أبي بكر الهذلي وأبي هلال الراسبي عمداً ... وقال ابن أبي حاتم: أدخله البخاري في الضعفاء ... وقال النسائي: ليس بالقوي ... وقال ابن سعد: فيه ضعف ... وقال أحمد بن حنبل: يحتمل في حديثه إلا أنه يخالف في قتادة، وهو مضطرب الحديث. وقال الساجي: روى عنه حديث منكر. وقال البزار: احتمل الناس حديثه، وهو غير حافظ ».

١١٢٢. تفسير الطبري، ج ١٢/ص ١١٨، قال الإمام الطبري: «حدثنا ابن حميد، قال: ثنا يعقوب، عن أبي مالك، يعني تعلبة، عن أبي سنان، في قوله: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ شُقُوا فَفي النّارِ لَهُمْ فيها زَفيرٌ وشُهِيقٌ خالدينَ في النّار لَهُمْ فيها زَفيرٌ وشُهِيقٌ خالدينَ في الله المتوحيد». وقد ذكر هَذه في الله المتوحيد». وقد ذكر هَذه الرواية واحتج بها السيوطي (الدر المنثور، ج ٣/ص ٦٣٤)

١١٢٣. انظر ص ٩٠ من هذا البحث.

117٤. تفسير الطبري، ج٢١/ ص١١٨، قال الإمام الطبري: «حدثنا محمد بن عبد الأعلى، قال: ثنا محمد بن ثور، عن معمر، عن الضحاك بن مزاحم: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُوا فَفِي النَّارِ ﴾... إلى قوله: ﴿ خَالدِينَ فِيها ما دَامَتِ السمَواتُ والأرْضُ إلا ما شاء رَبُّك ﴾ قال: يخرج قوم من النار فيدخلون الجنة، فهمَ الذينَ استثنى لهم».

1170. تفسير الطبري، ج ٢ ١/ ص ١٢٠ ، قال الإمام الطبري: «حدثنا محمد بن عبد الأعلى، قال: ثنا محمد بن ثور، عن معمر، عن الضحاك، في قوله: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ سُعدُوا فَفي الجَنّة خَالدينَ فِيها ما دَامَت السَمَاوَاتُ والأَرْضُ، إلاّ ما شاء رَبُكُ ﴾، قال: هو أيضاً في الذين يخرجونِ من النار فيدخلون الجنة، يقول: خالدين في الجنة ما دامت السماوات والأرض، ﴿ إلاّ ما شاءَ رَبُكُ ﴾ يقول: إلا ما مكتوا في النار حتى أدخلوا الجنة ». ذكر هذه الرواية واحتج بها السيوطي ( الدر المنثور، ج ٣/ص ٦٣٤ ).

۱۱۲٦. تهذیب التهذیب، ت: ۳۰۷۸، ج٤/ص٤١٨

١١٢١. تقريب التهذيب، ت: ٦٨٣٣، ج٢/ ص ٢٠٢ . ذكر ابن حجر وفاة معمر في عام ١٥٤هـ وكان عمره حيننذ ٥٨ سنة.

- ١١٢٨. تفسير الطبري، ج١٢/ص ١١٨. قال الإمام الطبري: «حدثني المثني، قال: ثنا عبد الله بن صالح، قال: ثني معاوية، عن عامر بن جشب، عن خالد بن معدان في قوله: ﴿ لابشينَ فيها أخقاباً ﴾ وقوله: ﴿ خالدينَ فيها إلا ما شاءً رَبُكُ ﴾ أنهما في أهل التوحيد». وذكر هذه الرواية واحتج بها الشوكاني( تفسير الشوكاني، ج٢/ص ٧٣١). والسيوطي( الدر المنثور، ج٣/ص ٣٣٤).
  - ١١٢٩. تفسير ابن أبي حاتم، الرواية: ١٢٠٨٩، المجلد ٥/ص ٣٢٤. من تفسير الآية ١٠٧ من سورة هود.
- ۱۱۳. قال ابن حجر في ( تقريب التهذيب، ت: ٣٣٩٩، ج١/ص ٥٠١): « صدوق كثير الغلط ثبت في كتابه وكانت فيه غفلة »..
  - ١١٣١. قال ابن حجر في ( تقريب التهذيب، ت: ٦٧٨٦، ج٢/ص ١٩٦ ): « صدوق له أوهام ». .
- ١١٣٢. تفسير الطبري، ج ٢١/ ص ١١٨ ، قال الإمام الطبري: «حدثنا الحسن بن يحيى، قال: أخبرنا عبد الرزاق، قال: ثنا ابن التيمي، عن أبيه، عن أبي نضرة، عن جابر أو أبي سعيد يعني الخدري أو عن رجل من أصحاب رسول الله ﷺ، في قوله: ﴿ إِلاّ ما شاءَ رَبُكُ إِنَّ رَبَكُ فَمَالَ لَمَا يُرِيدُ ﴾ قال: هَذه الآية تُأتي على القُرآن كُلَه «يقول: حيث كان في القرآن﴿ خالدينَ فيها﴾ تأتي عليه». وذكر هذَه الرواية واحتج بها الشُوكاني (تفسير الشوكاني، ج٢/ص ٧٣١)، والسيوطي ( الدر المنثور، ج٣/ص ٧٣١).
  - ١١٣٣. رواية الحسن بن يحيى عن عبد الرزاق ضعيفة، انظر ص ٧٨ من هذا البحث.
- 1118. تفسير الطبري، ج٢١/ ص ١١٨ ، قال الإمام الطبري: « حُدثت عن المسيب عمن ذكره، عن ابن عباس: ﴿ خَالدينَ فِيها ما دَامَتِ السّمَاوَاتُ والأَرْضُ ﴾ لا يموتون، ولا هم منها يخرجون ما دامت السماوات والأرض. ﴿ إِلاَ ما شَاءَ رَبُكُ ﴾ قال: استثناء الله. قال: يأمر النار أن تأكلهم». وذكر هذه الرواية واحتج بها الشوكاني ( تفسير الشوكاني، ج٢/ص ٧٣٢ )، والسيوطي ( الدر المنثور، ج٣/ص ٢٣٢ ).
- ١١٣٥. تفسير الطبري، ج ١٢/ ص ١١٨ ، قال الإمام الطبري: » قال: وقال ابن مسعود: ليأتين على جهنم زمان تخفق أبوابها ليس فيها أحد، وذلك بعد ما يلبثون فيها أحقاباً «. ذكر هذه الرواية واحتج بها الشوكاني ( تفسير الشوكاني، ج٢/ص ٧٣٢ ).
  - ١١٣٦. تفسير البغوي، ج٢/ ص٣٣٩
- ۱۱۳۷. تفسير الطبري، ج١٦/ ص ١١٨ ، قال الإمام الطبري: «حدثنا ابن حميد، قال: ثنا جرير، عن بيان، عن الشعبي، قال: جهنم أسرع الدارين عمراناً وأسرعهما خراباً «. وذكر هذه الرواية واحتج بها الشوكاني ( تفسير الشوكاني، ج٢/ص ٧٣٢)، والسيوطي ( الدر المنثور، ج٣/ ص ٦٣٥ )، والألوسي ( تفسير الألوسي، ج٦/ص ٣٤)
  - ١١٣٨. انظر ص ٩٠ من هذا البحث.
  - ۱۱۲۹. تفسیر ابن کثیر، ج۳/ص۸۷۸
  - ١١٤٠. تفسير الطبرسي، ج٥/ص٢٥٨، من تفسير الآية ١٠٧ من سورة هود.
    - ١١٤١. تفسير البغوي، ج٢/ ص٣٣٨
    - ١١٤٢. تفسير البغوي، ج٢/ ص ٣٣٩
- ١١٤٣. قال الإمام القرطبي في تفسيره (ج٩ /ص٦٦ ): «وقد اختلف فيه على أقوال عشرة: ... »، ثم ذكر تلك الأقوال.
- ١١٤٤. قال الشوكاني، ج٢/ ص ٧٢٩-٧٣٠ : « قوله: ﴿ إِلاَّ مَا شَاء رَبُّكَ ﴾ قد اختلف أهل العلم في معنى هذا الاستثناء على أقوال: ... « ثم ذكر أحد عشر قولاً اختتمها بقوله: « وهذه الأقوال هي جملة ما وقفنا

# عام المناس المعلى المنظمة المناس المن

عليه من أقوال أهل العلم. وقد نوقش بعضها بمناقشات، ودفعت بدفوعات ...».

ه ١١٤. قال ابن الجوزي، ج٢/ص٤٠١ - ٤٠٢ : « قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ مَا شَاء رَبُّكَ ﴾ في الاستثناء المذكور في حق أهل النار سبعة أقوال ... فأما الاستثناء في حق أهل الجنة، فَفيه ستة أقوال: ... ».

١١٤٦. تفسير الرازي، ج١٨/ص٥٣

١١٤٧. تفسير النسفى، ج ٢/ ص ٢٠٥

۱۱۶۸. تفسير الخازن، من تفسير الآية ۱۰۷ من سورة هود، حيث قال الخازن: « اختلف العلماء في معنى هذين الإستثناءين ... ».

١١٤٩. تفسير الثعلبي، من تفسير الآية ١٠٧ من سورة هود، حيث قال الثعلبي: « ثم استثنى فقال: ﴿ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُكَ ﴾ اختلف العلماء في هذين الاستثناءين ... ».

. ١١٥٠ قسير أبي السعود، ج٣/ص ٣٥٣

١٩٤١. الحق الدامغ، ص ١٩٤

١١٥٢. تفسير القرطبي ج٩/ ص٦٧. وانظر كذلك تفسير ابن الجوزي، ج٢/ص ٤٠٢.

١١٥٣. تفسير القرطبي، ج٩/ص ٦٨ وجاء نحو هذا القول عند الشوكاني (تفسير الشوكاني، ج٢/ص ٢٧٩- ٧٣٠): « الحادي عشر: أن هذا الاستثناء إنما هو على سبيل الاستثناء الذي ندب إليه الشارع في كل كلام، فهو على حد قوله: ﴿ لَتُدْخُلُنَ ٱلمُسْجِدَ ٱلْحَرَامُ إِن شَاء اللهُ ءَامِنِينَ ﴾ [الفتح: ٢٧] روى نحو هذا عن أبي عبيد ».

١١٥٤. تفسير الشوكاني، ج٢/ص٧٢٩

١١٥٥. تفسير أبي السعود، ج٣/ص٣٥٣

١١٥٦. تفسير الطبري، ج٢٢/ ص١٣٧

١١٥٧. تفسير الطبري، ج٢٢/ ص١٣٧

١١٥٨. تفسير الطبري، ج٢٢/ ص١٣٩

١١٥٩. تفسير الطبري، ج٢٢/ ص١٣٣–١٣٤

١١٦٠. انظر ص ١٦من هذا البحث.

١١٦١. انظر ص ١٦ من هذا البحث.

١١٦٢. انظر ص ١٦ من هذا البحث.

۱۱۲۳. تفسیر الطبری، ج۲۲/ ص ۱۳۴

١١٦٤. انظر ص٩٠من هذا البحث.

١١٦٥. تفسير ابن أبي حاتم، الرواية: ١٨٥٢٨، المجلد ٧/ص ٣٤٨، من تفسير الآية ٣٣ من سورة فاطر.

١١٦٦. تقريب التهذيب، ت: ١١٦٩، ج ٢/ص ١١٣

١١٦٧. تهذيب التهذيب، ت:٢٨٠٨، ج٤/ص ٢٦٢

١٩٧٠. الحق الدامغ، ص١٩٧

١١٦٩. تفسير الطبري، ج٢٨/ص ١٣٤

۱۱۷۰. تفسير الطبري، ج٢/ ص٤٨٢

١١٧١. تفسير الشوكاني، جه/ص٣٢٠

١١٧٢. تفسير القرطبي، ج١٨/ ص ١٠٤، من تفسير الآية ١ من سورة الطلاق.



# Medicine.

# عَالِمْ لَا لَكُنَّ مِنْ الْمُعْمِنْ فَالْمُعْمِنْ فَالْمُعْمِلْ فَالْمُعْمِلْ فَالْمُعْمِلْ فَالْمُعْمِلْ فَالْمُعْمِلْ فَالْمُعْمِلْ فِي الْمُعْمِلْ فَالْمُعْمِلْ فَالْمُعْمِلْ فَالْمُعْمِ

- ۱۱۷۳. تفسير الرازي، ج٦/ ص ١٠١
- ١١٧٤. تفسير الطبرسي، ج٢/ ص ٨٩، من تفسير الآية ٢٣١ من سورة البقرة.
  - ١١٧٥. تفسير الجلالين، ص ٣٧، من تفسير الآية ٢٣١ من سورة البقرة
    - ١١٧٦. تفسير القرطبي، ج١٤/ ص ٢٢١-٢٢٣
      - ۱۱۷۷. تفسیر ابن کثیر، جه اص ۸۲ه-۸۳۰
    - ۱۱۷۸. تفسير الألوسي، ج۱۱/ص٣٦٩-٣٦٩
      - ١٦٧٩. تفسير ابن عاشور، ج٢٢/ص١٦٥
        - ١١٨٠. تفسير الطبري، ج٢٢ / ص١٣٧
        - ۱۱۸۱. تفسير الطبري، ج٣٠/ص١٠٨
- 111. المفردات في غريب القرآن، ص ٣١٨. وجاء هذا التعريف في (معجم مقاييس اللغة، ج٣/ص٤٦). وفي (جمهرة اللغة، ج٣/ص٣٠٦). ووفي (جمهرة اللغة، ج٣/ص٣٠٦). قال ابن دريد: «ظلم ظ-ل-م الظلم: مصدر ظلمته أظلمه ظلماً، والظلم، بالضم؛ الاسم. وأصل الظلم وضعك الشيء في غير موضعه، ثم كثر ذلك حتى سُمّي كُل عَسْف ظلماً. ). وفي (لسان العرب، ج٨/ص٣٢٦) وفي (تاج العروس، باب الظاء، قال الزبيدي: « الظلم ظلماً لشيء في غير موضعه. ) وفي (تخار الصحاح، باب الظاء، كلمة: (ظلم)).
  - ۱۱۸۳. تفسير ابن عاشور، ج۲۲/ص١٦٦
    - ١١٨٤. صيد الخاطر، ص ١٣٩
    - ١١٨٥. صيد الخاطر، ص ١٤٨
  - ١١٨٦. في الطريق إلى الله ( ٤ التوبة إلى الله )، ص ١٧
    - ١١٨٧. التوبة، ص ٤٢-٤٣
    - ١١٨٨. تفسير الرازي، ج٢٤/ص٢١٣
    - ١١٨٩. تفسير الرازي، ج٢٢/ص٢٠٥
  - ١١٩٠. تفسير الرازي، ج٦/ص٣٥، من تفسير الآية ٢١٨ من سورة البقرة.
    - ١١٩١. تفسير السعدي، ص ٥٠٢، من تفسير الآية ٨٧ من سورة الأنبياء.
      - ١١٩٢. صحيح مسلم، الرواية: ٧٧١، ص ٣٤٠
      - ١١٩٣. المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، ج٦/ص٣٠٠
        - ١٦٠٨. صحيح البخاري، الرواية: ٨٣٤، ص١٦٠
          - ١١٩٥. فتح الباري، ج٢/ص٥٨٥-٨٦٥
          - ١١٩٦. معجم مقاييس اللغة، ج٢/ص ٢٣٢
    - ١١٩٧. تفسير ابن عطية، ص ١٢٦٧، من تفسير الآية ١١١ من سورة طه.
      - ۱۱۹۸. تفسير أبي حيان الأندلسي، ج٦/ص٢٦٠
        - ۱۱۹۹. تفسير الألوسي، ج٨/ص٥٧٥
        - ۱۲۰۰. تفسير الشنقيطي، ج٤/ص٣٩١
      - ١٢٠١. تفسير القرطبي، ج١١/ص ١٦٥، وج٧/ص٢١
        - ١٢٠٢. تفسير البغوي، ج٣/ ص١٩٥، وج٢/ص ٩٢

#### \_ نين الإنساقة الإنساقة الانساقة الانس

- ١٢٠٣. تفسير ابن الجوزي، ج٣/ ص ١٧٧ ، و ج٢/ص ٤٩.
  - ١٢٠٤. تفسير النسفى، ج٣/ ص٦٦
- ١٢٠٥. تفسير الخازن، من تفسير الآية ١١١ من سورة طه، ومن تفسير الآية ٨٢ من سورة الأنعام.
  - ١٢٠٦. تفسير أبي السعود، ج٤/ص٣١، وج٢/ص٤٠٨.
- ۱۲۰۷. تفسير الطبرسي، ج٧/ص٤٣، من تفسير الآية ١١١ من سورة طه. و ج٤/ص ٧٦، من تفسير الآية ٨٢ من سورة الأنعام.
  - ۱۲۰۸. تفسير الطبري، ج ١٦/ص ٢١٧
    - ١٢٠٩. انظر ص ٨٧ من هذا البحث.
    - ١٢١٠. انظر ص ٩٣ من هذا البحث.
  - ١٢١١. تفسير الطبري، ج١٦/ص٢١٧
  - ١٢١٢. انظر الهامش ١٢٩١ من هذا البحث
    - ۱۲۱۳. تفسير الطبري، ج ۱٦/ ص ۲۱۷
      - ١٢١٤. تفسير الطبري، ج ٧/ ص ٢٥٨
  - ١٢١٥. تفسير السعدي، ص ٢٤٠، من تفسير الآية ٨٢ من سورة الأنعام.
    - ١٢١٦. فتح الباري، ج١/ص ١٢٤
- ١٢١٧. قال ابن حجر: « فإن قيل: فالعاصي قد يعذب فما هو الأمن والاهتداء الذي حصل له؟ فالجواب أنه آمن من التخليد في النار، مهتد إلى طريق الجنة. والله أعلم» ( فتح الباري، ج 1/ص ١٢٤)
  - ۱۲۱۸. تفسير الطبري، ج ٧/ص٢٥٩
  - ١٢١٩. تفسير القرطبي، ج٧/ص ٢١
  - ١٢٢٠. تفسير ابن كثير، ج٣/ص ٥٩ . وانظر ( تفسير ابن أبي حاتم، الرواية: ٧٥٧٥، المجلد٣/ص ٣٨٢ )
- ۱۲۲۱. صحیح البخاري، الروایة: ۳٤۲۹، ص ۹۱۳–۱۱۶، والروایة: ۳٤۲۸، ص ۹۱۳، والروایة: ۳۲، ص ۹۱۳، والروایة: ۲۷۷، ص ۳۲، والروایة: ۲۷۷۱، ص ۸۲۰، والروایة: ۴۷۷۱، ص ۸۲۰، والروایة: ۴۷۷۱، ص ۸۲۰،
  - ١٢٢٢. صحيح مسلم، الرواية: ١٢٢، ص١٠٥
  - ١٢٢٣. تفسير الطبري، ج ٧/ ص ٥٥٥-٥٦، ذكر الإمام الطبري عدة روايات جاءت بعنعنة الأعمش.
    - ١٢٢٤. مسند الإمام أحمد، الروايات: ٣٥٨٩، و٤٠٣١، و٤٢٤٠
      - ١٢٢٥. سنن الترمذي، الرواية: ٣٠٦٧، ص٧٠٩
      - ١٢٢٦. صحيح ابن حبان، الرواية: ٢٥٣، ج١/ص ٤٨٧
      - ١٢٢٧. سنن البيهقي الكبرى، الرواية: ٢١٢٠٠، ج١٠/ص٢٣٦
    - ١٢٢٨. سنن النسائي الكبرى، الرواية: ١١١٦٦، ج٦/ص ٣٤١، والرواية: ١١٣٩، ج٦/ص٢٢٨
      - ١٢٢٩. مسند أبي يعلى، الرواية: ١٦٢٥
      - ١٤٩٠. مسند البزار، الرواية: ١٤٩٣ والرواية: ١٤٩٤
      - ١٢٣١. شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، الرواية: ١٩٨٩، المجلد ٢/ ص ١٢٤
        - ۱۲۳۲. تفسير القرطبي، ج٧/ص٢١، وج١٤/ص٤٤



# مِينَا ﴾ ﴿ لَحْنَ ﴿ وَمَا تَوْمِينَ مُأْذُومِينَ مُأَذُومِينَ أَذُومِينَ أَذِيقِيلِ إِنْ إِنْ إِنْ أَنْ أَوْمِينَ أَذُومِينَ أَذُومِينَ أَذُومِينَ أَذُومِينَ أَذُومِينَ أَذُومِينَ أَذِومِينَ أَذُومِينَ أُومِينَ أُومِينَ أُومِينَ أُومِينَ أَذُومِينَ أَذُومِينَ أَذُومِينَ أَذُومِينَ أَذِومِينَ أَذُومِينَ أَذُومِينَ أُومِينَ أُومِي أُومِينَ أُومِينَ أُومِينَ أُومِينَ أُومِينَ أُومِي أُومِينَ أُومِينَ أُومِينَ أُوم

- ۱۲۳۳. تفسیر ابن کثیر، ج۳/ص ۵۸
- ١٢٣٤. تفسير الشوكاني، ج٢/ص ١٩٠، من تفسير الآية ٨٢ من سورة الأنعام.
  - ١٢٣٥. الدر المنثور، ج٣/ص٤٩
  - ١٢٣٦. فتح الباري، ج١/١٢٣
  - ١٢٣٧. تفسير ابن عطية، ص ٦٣٩، من تفسير الآية ٨٢ من سورة الأنعام.
    - ۱۲۳۸. تفسیر ابن عاشور، ج۲۱/ص ۱۰۱
    - ۱۲۳۹. تقریب التهذیب، ت:۲۹۲۳، ج۱/ص۳۹۲
    - . ١٢٤٠. يقصد الأعمش الراوي لهذه الرواية عن إبراهيم النخعي.
      - ١٢٤١. عمدة القاري، ج١/ص ٣٣٨
        - ۱۲٤٢. فتح الباري، ج١/ص١٢٤
- ١٢٤٣. صَحيح البخاري، الرواية: ٣٣٦٠، ص ٥٩٧ . قال البخاري: « حدّثنا عِمرُ بن حفصِ بنِ غياثِ حدثُنا أبي حدثنا الأعمشُ قال: حدثني إبراهيمُ عن علقمةً عن عبدِ اللهِ رضيَ الله عنه قال: ... ».
  - ١٢٤٤. تهذيب التهذيب، ت: ١٥٠٤، ج ٢ /ص ٣٧٣ -٣٧٥
- 171. قال ابن القيم هذا القول عند مناقشته لطرق الرواية التي فيها: ( من صام رمضان ثم أتبعه بست من شوال فكانما صام الدهر ). ومما قاله ابن القيم: « ... فإن قيل: فقد رواه حفص بن غياث، وهو أثبت ممن ذكرت، عن يحيى بن سعيد عن أخيه سعد بن سعيد عن عمرو بن ثابت، فدل على أن يحيى بن سعيد لم يروه عن عمر بن ثابت وإلا لما رواه عن أخيه عنه ورواه إسحاق بن أبي فروة عن يحيى بن سعيد عن عدي بن ثابت عن البراء، فقد اختلف فيه. قيل: رواية عبد الملك ومن معه عن يحيى بن سعيد، أرجح من رواية حفص بن غياث، لأنهم أتقن وأكثر، وأبعد عن الغلط، ويحتمل أن يكون يحيى سمعه من أخيه، فرواه كذلك، ثم سمعه من عمر، ولهذا نظائر كثيرة، وقد رواه عبد الله بن لهيعة عن عبد ربه بن سعيد عن أخيه يحيى بن سعيد عن عمر، فإن كان يحيى إنما المعه من أخيه سعد فقد اتفقت فيه رواية الإخوة الثلاثة له، بعضهم عن بعض ». ( حاشية ابن القيم على سنن أبي داود، ج٧/ص٩٨-٩)
- 17٤٦. صحيح البخاري، الرواية: ٣٤٢٨، ص ٣١٣. قال الامام البخاري: « حدّثنا أبو الوَليد حدّثنا شعبة عن الاعمش عن إبراهيم عن عُلقمة عن عبد الله قال: «لما نزلت: ﴿ الذينَ آمنوا ولم يَلبِسوا إيمانهم بظلم ﴾ (الانعام: ٢٨) قال أصحابُ النبيّ صلى الله عليه وسلّم: أيّنا لم يَلبِسُ إيمانه بظلم ؟ فنزلت: ﴿لا تُشْرِكُ بِالله اِن الثَّرِكُ لَظلمٌ عظيم ﴾ (لقمان: ٣١). وانظر كذلك الرواية: ٣٣ والرواية: ٢٦٣ ؟
  - ١٢٤٧. سنن النسائي الكبرى، الرواية: ١١١٦٦، ج٦/ص ٣٤١
- ١٢٤٨. مسند الطيالسي، الرواية: ٢٧٠، ج١/ص ١٤١. «حدثنا أبو داود قال حدثنا شعبة قال قال لي الأعمش ألا أحدثك حديثا جيدا حدثني إبراهيم قال حدثني علقمة عن عبد الله بن مسعود قال: «لما نزلت في الذين آمنوا ولم يَلبِسوا إيمانهم بظلم ﴾ قالوا: وأينا لم يخط حتى نزلت هذه الآية ﴿لا تُشرِكُ بالله، إن النبِّركُ لَظلم عظيم ﴾».
  - ١٢٤٩. تفسير الشوكاني، ج٢/ص١٩٠
  - ١٢٥٠. تفسير الشوكاني، ج٢/ص ٥٦، من تفسير الآية ٣٧ من سورة المائدة.
- ١٢٥١. المستدرك على الصحيحين، الرواية: ٣٦٤٨، ج٢/ص ٤٧٨ قال الحاكم: «حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، ثنا أحمد بن عبد الجبار، ثنا عبد الله بن إدريس، أنبأ أبو إسحاق الشيباني، عن أبي بكر بن أبي موسى، عن الأسود بن هلال، عن أبي بكر الصديق من قال: ما تقولون في قول الله عز وجلًا: ﴿ إِنْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

آلَذِينَ قَالُوا رَبُنَا آلَهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدُمُوا ﴾، فلم يلتفتوا، وقوله: ﴿ وَلَمْ يَلْيُسُوّا إِيمُنَهُم بِظُلْم ﴾، بخطينة، فقال أبو بكر: حملتموها على غير وجه المحمل ﴿ ثُمّ ٱستَقَدُمُوا ﴾ ولم يلتفتواً إلى إله غيره ﴿ وَلَمْ يَلْبِسُوّا إِيمَنْهُم بِظُلْم ﴾ أي بشرك. هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ». وانظر نحو هذه الرواية في ( ألمطالب العالية، ج/ص ٢١٩ ).

- ١٢٥٢. تقريب التهذيب، ت: ٦٤، ج١/ص٣٩
- ١٠٨٠. الإصابة في تمييز الصحابة، ت: ٤٥٦، ج ١/ ص١٠٨
  - ١٢٥٤. تهذيب الكمال، ج١/ ص٢٦٣
  - ١٢٥٥. تهذيب الكمال، ج٤/ص٢٠٥-٢٠٦
- ١٢٥٦. تفسير الطبري، ج٧/ ص٢٥٦. قال الطبري: « حدثنا هناد، قال: ثنا قبيصة، عن يونس بن أبي إسحاق، عن أبي بكر: الذينَ آمَنُوا ولَم يُلبُسُوا إيمَانَهُمْ بظُلُم قال: بشرك ».
- ۱۲۰۷. المستدرك على الصحيحين، ٥٣٣٠، ج٣/ص ٤٥ تقال الحاكم: «حدّني على بن حمشاذ العدل قال: أخبرني الحارث بن أبي أسامة، أنا روح بن عبادة، ثنا حماد بن زيد، عن على بن زيد، عن سعيد بن المسيب: أن عمر بن الخطاب أتى على هذه الآية: ﴿الذِينَ آمنُوا وَلَمْ يَلْمِسُوا إِنْمَانَهُمْ بِطُلْمَ﴾ فأتى أبي بن كعب فسأله: أينا لم يظلم؛ فقال له: يا أمير المؤمنين إنما ذاك الشرك أما سمعت قول لقمان لابنه: ﴿ يا بني لا تَشْرِكُ باللهُ إِنْ الشَّرِكُ لَظُلْمٌ عَظِيم ﴾ ».
- ١٢٥٨. تفسير الطبري، ج٧/ ص ٢٥٧. قال الطبري: «حدثنا نصر بن علي الجهضي، قال: ثني أبي، قال: ثنا جرير بن حازم، عن علي بن زيد، عن المسيب، أن عمر بن الخطاب قرأ: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْم ﴾ فلما قرأها فزع، فأتى أبي بن كعب، فقال: يا أبا المنذر قرأت آية من كتاب الله من يسلم، فقال: ما هي؟ فقرأ عليه، فاينا لا يظلم نفسه؟ فقال: غفر الله لك، أما سمعت الله تعالى يقوله: ﴿ إِنَّ الشِّركَ لُظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾؟ إنما هو: ولم يلبسوا إيمانهم بشرك».
  - ١٢٥٩. تقريب التهذيب، ت: ٤٧٥٠، ج١/ص٦٩٤
- ١٢٦٠. تفسير الطبري، ج ٧/ ص ٢٥٧ . قال الطبري: «حدثنا هناد، قال: ثنا ابن فضيل، عن مطرف، عن أبي عثمان عمرو بن سالم، قال: قرأ عمر بن الخطاب هذه الآية: ﴿ الّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا لِمَانَهُمْ بِطُلْمٍ ﴾ فقال عمر: قد أفلح من لم يُلبس إيمانه بظلم فقال أبيّ: يا أمير المؤمنين: ذلك الشرك».
  - ١٢٦١. تهذيب التهذيب، ت: ٨٥٧٣، ج١٢/ص ١٤٦
- 1777. تفسير الطبري، ج ٧/ ص ٢٥٦. قال الطبري: «حدثنا هناد، قال: ثنا وكيع، عن سعيد بن عبيد الطائي، عن أبي الأشعر العبدي، عن أبيه، أن زيد بن صُوحان سأل سلمان، فقال: يا أبا عبد الله آية من كتاب الله قد بلغت مني كلّ مبلغ: ﴿ الدّينَ آمَنُوا ولاً يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ ﴾ ؟ فقال سلمان: هو الشرك بالله تعالى. فقال زيد: ما يسرني بها أني لم أسمعها منك وأن لي مثل كل شيء أمسيت أملكه».
- ١٢٦٣. تفسير الطبري، ج٧/ ص ٢٥٦. قال الطبري: « حدثنا ابن بشار وابن وكيع، قالا: ثنا عبد الرحمن بن مهدي، قال: ثنا شهيان، قال: ثنا نسير بن دُعْلوق، عن درسب، عن حذيفة، في قوله: ﴿ وَلَمْ يُلْبِسُوا لِكَانَهُمْ بِظُلْمِ قال: بشرك ﴾.
- ١٢٦٤. تفسير الطبري، ج٧/ص ٢٥٦. قال الطبري: « حدثني المثنى، قال: ثنا عمرو بن عون، قال: أخبرنا هشيم، عن أبي إسحاق الكوفي، عن رجل، عن عيسى، عن حذيفة، في قوله: ﴿ وَلَمْ يَلْبُسُوا لِمَانَهُمْ يِظُلُم ﴾ قال: بشرك".
- ۱۲٦٥. تفسير الطبري، ج ٧/ ص ٢٥٧. قال الطبري: « حدثني المثنى، قال: ثنا عارم أبو النعمان، قال: ثنا حماد بن زيد، عن عطاء بن السائب، عن سعيد بن جبير وغيره، أن ابن عباس كان يقول: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَ مُ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِطُلْمِ ﴾ قال: بشرك. وقال الطبري أيضاً في تفسيره، ج٧/ص٢٥٧: « حدثني المثنى،

قال: ثنا عبد الله بن صالح، قال: ثني معاوية، عن علي، عن ابن عباس، قوله: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْم ﴾ يقول: بكفر».

١٢٦٧. تفسير الطبري، ج٧/ ص٢٥٧ . قال الطبري: «حدثنا ابن وكيع، قال: ثنا يزيد بن هارون، عن حماد بن سلمة، عن علي بن زيد بن جدعان، يوسف بن مهران، عن ابن عباس: أن عمر دخل منزله، فقرأ في المصحف فمر بهذه الآية: ﴿الدِينَ آمَنُوا ولَم يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِطُلْمٍ ﴾ فاتى أبيًا فأخبره، فقال: يا أمير المؤمنين إنما هو الشرك».

۱۲٦٨. قال ابن حجر في ( تهذيب التهذيب، ت: ٢٥٤٩، ج٤/ ص١١١- ١١٢ ) : « وقال النسائي: ليس بنقة، وقال في موضع آخر: ليس بشيء ».

١٢٦٩. قال ابن حجر: «علي بن زيد بن عبد الله بن زهير بن عبد الله بن جُدْعان التيمي، البصري، أصله حجازي، وهو المعروف بعلي بن زيد بن جُدْعان، ينسب أبوه إلى جدّ جدّه، ضعيف « ( تقريب التهذيب، ت ٤٧٥٠: - ١/ص٤٢٥ ) .

١٢٧٠. تفسير الطبري، ج٧/ص٢٥٨. قال الطبري: «حدثني محمد بن عبد الأعلى، قال: ثنا محمد بن ثور، عن معمر، عن الأعمش، أن ابن مسعود قال لما نزلت: ﴿ وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْم ﴾ كبر ذلك على المسلمين، فقالوا: يا رسول الله، ما منا أحد إلا وهو يظلم نفسه فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «أما سَمِعْتُمْ قُولُ لَقُمَان: ﴿ إِنَّ النَّرُكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾»».

١٢٧١. انظر ص ٩٤ من هذا البحث.

١٢٧٢. انظر ص ١٣ من هذا البحث.

١٢٧٣. تفسير الطبري، ج٧/ ص٢٥٦. قال الطبري: «حدثني يحيى بن طلحة اليربوعي، قال: ثنا فضيل، عن منصور، عن إبراهيم، في قوله: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ﴾ قال: بشرك».

١٢٧٤. تقريب التهذيب، ت: ٧٦٠٠، ج٢ أص ٣٠٦

١٢٧٥. تفسير الطبري، ج٧/ص ٢٥٨. قال الطبري: «حدثنا ابن وكيع، قال: ثنا حسين، عن عليّ، عن زائدة، عن المحتمد المحتمد عن الحسن بن عبد الله، عن إبراهيم: ﴿ وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْم ﴾ قال: بشرك ».

۱۲۷٦. قال ابن حجر: «ضعيف». (تقريب التهذيب، ت: ٤٧٥، ، ج١/ص١٩٤)

١٢٧٧. تفسير الطبري، ج٧/ص ٢٥٧. قال الطبري: « حدثنا محمد بن بشار، قال: ثنا عبد الرحمن، قال: ثنا سفيان، عن أبي إسحاق، عن أبي ميسرة، في قوله: ﴿ وَلَمْ يَلْبُسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْم ﴾ قال: بشرك ».

١٢٧٨. جامع التحصيل في أحكام المراسيل، ت:٥٧٥، ص ٢٤٥

١٢٧٩. تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس، ت: ٩١، ص ١٠١

١٢٨٠. تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس ص ٢٣

١٢٨١. تفسير الطبري، ج٧/ص ٢٥٨. قال الطبري: « -حدثنا بشر بن معاذ، قال: ثنا يزيد بن زريع قال: ثنا سعيد، عن قتادة، قوله: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْمِسُوا اِيْكَانَهُمْ بِطُلَّم ﴾: أي بشرك ».

١٢٨٢. تقريب التهذيب، ت: ٢٢٨٣، ج١ / ص ٣٤٩

١٢٨٣. تفسير الطبري، ج٧/ ص٢٥٨. قال الطبري: «حدثني محمد بن عمرو، قال: ثنا أبو عاصم، قال: ثنا عيسى، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْسُوا إِكَانَهُمْ بِظَلْمُ ﴾ قال: بعبادة الأوثان».

- ١٢٨٤. انظر ص ١٧٦ من هذا البحث.
- ١٢٨٥. تفسير الطبري، ج٢٥٨/٧. قال الطبري: « حدثنا ابن حميد، قال: ثنا حكام، عن عبسة، عن محمد بن عبد الرحمن، عن القاسم بن أبي برّة، عن مجاهد، في قوله: ﴿ وَلَمْ يُلْسِمُوا لِمَانَهُمْ بِظُلْمٍ ﴾ قال: عبادة الأوثان ».
  - ١٢٨٦. انظر ص ٩٠من هذا البحث.
- ١٢٨٧. تفسير الطبري، ج٧/ ص ٢٥٨. قال الطبري: « حدثنا محمد بن الحسين، قال: ثنا أحمد بن المفضل، قال: ثنا أسباط، عن السديّ: ﴿ وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيْمَانَهُمْ بِظَلْم ﴾ قال: بشرك ».
  - ١٢٨٨. انظر ص ٩٢من هذا البحث.
- ١٢٨٩. قال ابن حجر: «أسباط بن نصر الهمداني ... قال حرب: قلت لأحمد: كيف حديثه؟ قال: ما أدري، وكأنه ضعفه. وقال أبو حاتم: سمعت أبا نعيم يضعفه وقال: أحاديثه عامته سقط، مقلوب الأسانيد. وقال النسائي: ليس بالقوي ». (تهذيب التهذيب، ت: ٣٥٤، ج ١/ص١٩٢)
- ١٢٩٠. تفسير الطبري، ج٧/ص ٢٥٨. قال الإمام الطبري: « حدثني يونس بن عبد الأعلى، قال: أخبرنا ابن وهب، قال: قال ابن زيد في قوله: ﴿ وَلَمْ يَلْبُسُوا لِهَانَهُمْ بِظُلْمَ ﴾ قال: بشرك ».
- ۱۲۹۱. عبد الرحمن بن زيد بن أسلم العدوي، قال ابن حجر في ( تقريب التهذيب، ت: ٣٨٧٩، ج١/ص ٥٧٠): » ضعيف
- « أسامة بن زيد بن أسلم العدوي، قال ابن حجر في ( تقريب التهذيب، ت:٣١٥، ج١/ص٧٥ ): « ضعيف من قبل حفظه ».
- أسامة بن زيد الليني، قال ابن حجر في ( تهذيب التهذيب، ت: 00، ج 1/0, 00 10 ) :» قال أحمد : تركه القطان بآخرة. وقال الأثرم عن أحمد: ليس بشيء. وقال عبد الله بن أحمد عن أبيه: روى عن نافع أحاديث مناكير فقلت له: أراه حسن الحديث فقال: إن تدبرت حديثه فستعرف فيه النكرة. وقال ابن معين في رواية أبي بكر بن أبي خيثمة: كان يحيى بن سعيد يضعّفه. وقال أبو يعلى الموصلي عنه: ثقة، صالح . وقال عثمان الدارمي عنه: ليس به باس . وقال الدوري وغيره عنه: ثقة . زاد غيره: حجّة . وقال أبو حاتم : يكتب حديثه، ولا يحتج به . وقال النسائي : ليس بالقوي
- «.واختصر ابن حجر في (تقريب التهذيب، تُ: ٣١٧، جَ الص ٧٦) )أقُوال علماء الجرح في أسامة بن زيد اللَّيْق بقوله: «صدوق، يُهم».
  - ۱۲۹۲. تفسیر ابن کثیر، ج٦/ص۲۱۲
  - ١٢٩٣. تفسير السعدي، ص ٧٢٧، من تفسير الآية ٤٥ من سورة الشورى.
    - ۱۲۹۶. تفسير الرازي، ج۲۷/ص١٦٢
  - ١٢٩٥. انظر الآيات القرآنية في القسم الخامس من الفصل الثاني من هذا البحث.
- 1۲۹٦. تفسير الطبري، ج٧/ ص ٢٧٩ . قال الإمام الطبري: «حدثنا القاسم، قال: ثنا الحسين، قال: ثني حجاج، قال: قال ابن جريج: أخبرني الحكم بن أبان عن عكرمة، قال: قال النضر بن الحرث: سوف تشفع لي اللات والعزى فنزلت هذه الآية: ﴿ وَلَقَدْ جِنْتُمُونا فُرَادَى كَمَا خَلَفْناكُمْ أُوّل مَرَةً ﴾. إلى قوله: ﴿ شُرَكاءَ ﴾».
  - ١٢٩٧. تفسير ابن أبي حاتم، الرواية: ٧٦٧٥، المجلد ٣ /ص ٣٩٨، من تفسير الآية ٩٤ من سورة الأنعام.
    - ۱۲۹۸. تفسير الشوكاني، ج٢/ص٢٠٠
    - ١٢٩٩. تفسير الألوسي، ج٤/ص٢١٢، وج٦/ص٨٣
      - ١٣٠٠. الدر المنثور، ج٣/ص٥٩

# مِطَالِمُ الْحَيْ وَمُنْدُونِهِ فَأَذُونِهِ فَأَذَانِهِ فَالْعَلَاقِ لَلْعِيمِ فَأَذَانِهِ فَأَنْ الْعَلَاقِ لَلْعِيمُ لِلْعُلِيقِ لَلْعُلِيقِ لَلْعُلِيقِ لَلْعُلِيقِ للللهِ فَلْعُلِيقًا لِلْعُلِيقِ فَلِكُونِهِ فَالْعَالِقِيقِ لَلْعُلِيقِ لَا عَلَيْهِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لَلْعُلِيقِ لَلْعُلِيقِ لَلْعِيقِ لَلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِنْ فَالْعُلِقِ لَلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لَا لِمِنْ فَالْعُلِقِ لَلْعِلْمِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعِلَالِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعِلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعِلْمِ لَا لِمِنْ لِلْعِلْمِ لِلْعُلِيقِ لِلْعِلْمِ لِلْعُلِيقِ لِلْعِلْلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعِلْمِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعِلْمِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعِلْمُ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعِلْمِي لِلْعِلْمِ لِلْعُلِيقِ لِلْعُلِيقِلِلْمِ لِلْعُلِيقِ لَلْعِلْمِ لِلْعُلِيقِ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِلِيقِ لِلْعُلِيقِ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِلِي لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِلِي لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِلْلِلْمِلْلِلْمِ لِلْلِي لِلْعِلِ

- ۱۳۰۱. تفسير ابن الجوزي، ج٢/ص٥٧
- ۱۳۰۲. تفسير ابن عاشور، ج۱۱/ص ٤٥
  - ١٣٠٣. انظر ص ١٦٥من هذا البحث.
- تقريب النهذيب، ت: ١٤٤٤، ج١/ص ٢٣٠ . وقد ذكرت في كتاب ( الميزان القسط )، ص ١٩٥ -١٩٧ ، أقوال علماء الجرح والتعديل ورد الفقهاء لروايات جاءتٌ من طريق الحكم بن أبان.
  - تفسير الطبري، ج ٧/ ص ٢٠٠ .15.0
- ١٣٠٦. تفسير المراغي، ج ١ /ص ٩٧-٩٩ . وتنمة أقوال المراغي: « ... ولكن جاء في السنة الصحيحة ما يؤيد وقوعها كُقُولُه ﷺ ( شفاّعتي لأهل الكبائر من أمتي، فمن كذب بها لم ينلها ) «، هذه الرواية التي أشار إليها الشيخ المراغي لا تقوم بها حجَّة لضعف طرقهاً كما تبين في هذا البحث.
  - الأحاديث التي جاء فيها ذكر الشفاعة لأهل الكبائر لا تقوم بها حجة، والحمد لله رب العالمين. .17.7
    - تفسير المنار، ج١/ص٣٠٧. .18.4
    - سبل السلام، (كتاب الجامع، باب الترهيب من مساوى، الأخلاق)، ج٤ /ص ٢٠٣٠ .18.9
      - حكم البراءة من مرتكب الكبيرة، ص ٢٤ .171.
      - من جواب لسماحة الشيخ بمكتب الإفتاء. .1711
        - تفسير الرازي، ج٣١/ ص ٢١٠ .1717
          - تفسير ابن عطية، ص ١٩٨٦ .1717
      - شعب الإيمان، الرواية: ١٤٤٥، ج٢/ص١٦٤ .1718
        - الدر المنثور، ج٦/ص١٦٠ .1710
        - تفسير الرازي، ج٣١/ص ٢١٠ .1717
          - ۱۳۱۷. مراح لبيد، ج٢/ ص ٦٤٠
        - تفسير غرائب القرآن، ج٣٠/ص١٧٥ .1811
- إن كان يقصد بالشفاعة هنا لأجل إخراج عصاة المسلمين من النار، فإن هذا القول ليس له دليل يصح .1719 الاعتماد عليه كما هو موضح في هذا البحُّث، والحمد لله رب العالمين.
  - التبيان في أقسام القرآن، ص ٤٨ .177.
  - تلبیس إبلیس، ص ۳۰۷–۳۰۸ .1771
  - التبيان في أقسام القرآن، ص ٤٨ .1777
  - تفسير أبي السعود، ج٦/ص ٤٤٠ .1777
  - صحيح مسلم، الرواية: ٢٠٢، ص ١٤٣ .1478

  - .1770 المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، ج٣/ص ٧٤
    - .1777 تفسير البيضاوي، ج١/ص٢٥٦
    - تفسير الرازي، ج٨/ص١٦-١٧ .1777
  - تفسير أبي السعود، ج١/ص٥٥٥، من تفسير الآية ٣١ من سورة آل عمران. .1771
    - تفسير ابن عاشور، ج٣/ص٨١ .1779
    - تفسير الشنقيطي، ج١/ص ٢١٧ .177.

١٣٣١. تفسير الشعراوي، ج٣/ ص ١٤٣٨ - ١٤٣٢، من تفسير الآية ٣١ من سورة آل عمران.

استر الطبري، ج ١٨ / ص ٥٩ ، قال الإمام الطبري: «حدثنا محمد بن بشار، قال: ثنا عبد الرحمن بن مَهْديّ، قال: ثنا سفيان، عن سَلَمة بن كُهيل، قال: ثني أبو الزعراء، عن عبد الله، في قصة ذكرها في الشفاعة، قال: فإذا أراد الله ألا يُخْرج منها، يعني من النار أحدا، غير وجوههم وألوانهم، فيجيء الرجل من المؤمنين فيشفع فيهم، فيقول: يا ربّ فيقول: من عرف أحدا فليخرجه قال: فيجيء الرجل فينظر فلا يعرف أحدا، فيقول: يا فلان يا فلان فيقول: ما أعرفك. فعند ذلك يقولون: ﴿ رَبّنا المُحرِّ مِنا فَاللهُ وَلَا تُكُلُمُونَ ﴾ فيقول: ﴿ الحُسْتُوا فيها وَلا تُكُلُمُونَ ﴾ فيأذا قالوا ذلك، انطبقت عليهم جَهنم، فلا يخرج منها بشر». ذكر هذه الرواية واحتج بها ابن كثير ﴿ انظر تفسير ابن كثير جه / ص٤٢)

١٣٣٣. انظر ص٨٢ من هذا بحث.

1٣٣٤. قال الطبراني ( المعجم الكبير، الرواية: ٣٠٢٦، ج٣/ص ١٦٨ ) : » حدثنا محمد بن عثمان بن أبي شيبة، حدثنا أحمد بن يونس، حدثنا سعد أبو غيلان الشيباني عن حماد بن أبي سليمان عن إبراهيم عن صلة بن زفر عن حذيفة بن اليمان من الله على الله على الله عليه وسلم « والذي نفسي بيده ليدخلن الجنة الفاجر في دينه الأحمق في معيشته، والذي نفسي بيده ليدخلن الجنة الذي قد محشته النار بذنبه، والذي نفسي بيده ليدخلن الجنة الذي تصيبه».

١٣٣٥. قال ابن كثير: « هذا حديث غريب جداً وسعد هذا لا أعرفه «. ( تفسير ابن كثير، ج٣/ص٢٢٩)

١٢٣٦. انظر ص ١١٢ من هذا البحث.

۱۳۳۷. قال الذهبي: «وثقه صالح جزرة. وقال ابن عدى: لم أر له حديثا منكرا، وهو على ما وصف لي عبدان لا بأس به. وأما عبد الله بن أحمد بن حنبل فقال: كذاب. وقال ابن خراش: كان يضع الحديث. وقال مطين: هو عصا موسى تلقف ما يأفكون. وقال الدارقطني: يقال إنه أخذ كتاب غير محدث» (ميزان الاعتدال، ت: ٧٩٣٤، ج٣/ص ٦٤٢).

۱۳۲۸. تفسير الطبري، ج٧/ص ١٦٨

١٦٨٠. تفسير الطبري، ج ٧/ ص ١٦٨

۱۳٤٠. تهذيب التهذيب، ت: ٦٠٩٠، ج٩/ص١١٦–١١٧

١٣٤١. تفسير الطبري، ج٤/ص٢١١

۱۳٤٢. تفسير الطبري، ج٤/ص ٢١١

١٣٤٣. الروايات التي ذكرها الإمام الطبري هي( تفسير الطبري، ج٤/ص ٢١١):-

١ - حدثني أبو حفص الجبيري ومحمد بن بشار، قال: أخبرنا المؤمل، أخبرنا أبو هلال،
 عن قتادة، عن أنس، في قوله: ﴿ رَبّنَا إِنّكُ مَن تُدُخِل ٱلنّارَ فَقَدْ أُخْرِيْتُهُ ﴾ قال: من تُخلد.

٢ حدثنا البحسن بن يحيى، قال: أخَيرنا عبد الرزاق، قال: أخبرنا الثوري، عن رجل، عن ابن المسيب: ﴿ رَبّنا إنّكُ مَن تُدخل النّارُ فَقَدْ أُخْرِيْتُهُ ﴾ قال: هي خاصة لمن لا يخرج منها.

٣- حُدثني المثنى، قال: ثنا أبو النعمان غارم، قال: ثنا حماد بن زيد، قال: ثنا قبيصة بن مروان، عن الاشعث الحملي، قال: قلت للحسن: يا أبا سعيد أرأيت ما تذكر من الشفاعة حق هو؟ قال: نعم حق. قال: قلت يا أبا سعيد أرأيت قول الله تعالى: ﴿ رَبّنَا إِنْكُ مَن تُذُخِلِ النّارَ فَقَدْ أَخْزِيْتُهُ ﴾ قال: نعم حق. قال: قلت يا أبا سعيد أرأيت قول الله تعالى: ﴿ رَبّنَا إِنْكَ مَن تُدُخِل النّارَ فَقَدْ أَخْزِيْتُهُ ﴾ وفي يُدُونَ أَنْ يَخْرُجُوا مِنْ النّارِ وَمَا هُمْ بِخَارِجِنَ مَنْهَا ﴾؟ قال: فقال لي: إنك والله لا تستطيع على شيء، إن للنار أهلاً لا يخرجوا؟ قال: قلت يا أبا سعيد: فيمن دخلوا ثم خرجوا؟ قال: كانوا أصابوا ذنوبا في الدنيا، فأخذهم الله بها فادخلهم بها، ثم أخرجهم بما يعلم في قلوبهم من الإيمان والتصديق به .

# 

٤- حِدثنا القاسم، قال: ثنا الحسين، قال: ثني حجاج، عن ابن جريج، قوله: ﴿إِنَّكَ مَن تُدْخِلِ ٱلنَّارَ فَقَدْ أُخْزَيْتُهُ ﴿ قَالَ: هو من يحلد فيها.

٥- حدثني المثنى، قال: ثنا إسحاق، قال: ثنا الحرث بن مسلم، عن يحيي بن عمرو بن دينار، قال: قدم علينا جابر بن عبد الله في عمرة، فانتهيت إليه أنا وعطاء، فقلت: ﴿ رَبُنَآ إِنَّكَ مَن تُدُخلَ آلنَّارَ فَقَدْ أُخْزَيْتُهُ ﴾؟ قال: وما إخزاؤه حيَّن أحرقه بـالنار، وإن دون ذلك لـخزيا.

> انظر الهامش ١١٢١ من هذا البحث. .1788

تعريف أهل التقديس بمراتب الموصوفين بالتدليس، ت: ٩٢، ص ١٠٢ .1780

> انظر ص ٨٧من هذا البحث. .1887

١٣٤٧. انظر ص ١٦٥من هذا البحث.

تفسير أبي حيان الأندلسي، ج٣/ص١٤٧ .ነሞ٤አ

تفسير أبي حيان الأندلسي، ج٣/ص ١٤٧ .1729

> تفسير الطبري، ج ٤/ص ٢١١ .150.

تفسير القرطبي، ج٤/ص ٢٠١ .1501

تفسير ابن عاشور، ج١٩/ص٩١ .1501

تفسير ابن عاشور، ج٩١/١٩ .1505

تفسير الرازي، ج٢٤/ص١٠٢ .1508

.1500

تفسير الطبري، ج ١٩/ ص ٣٥

تفسير الطبري، ج١٩/ص ٣٦ .1507

تقريب التهذيب، ت: ٧٠١٥، ج٢/ ص ٢٢٦ .1507

> مسند أبي يعلى، الرواية: ٢١٣ .1801

مسند الإمام أحمد، الرواية: ٤٤٤٦ ١٣٤ .1809

تفسير البغوي، ج٣/ص ١٧١، من تفسير الآية ٧١ من سورة مريم. .177.

شعب الإيمان، الرواية: ٣٢٠، ج١/ص٣٩٣. والأسماء والصفات، ج١/ص١١٨. .1771

> تفسير ابن كثير، ج٥/ص١٦٤-١٦٥ .1777

التذكرة في أحوال الموتى وأمور الآخرة، ج٢/ص ٥٦ ع .1777

تهذيب التهذيب، ت: ٧٦٦٦، ج١١/ص ٧٤-٧٥ .1778

> تفسير الطبري، ج٣٠ / ص ١٥٥ ١٣٦٥.

تفسير القرطبي، ج٢٠ /ص١٦ .1777

تفسير الألوسي، ج١٥/ص٣٢٠ .1777

تفسير الطبري، ج ٣٠/ ص ١٢

تفسير الطبري، ج ٣٠/ ص ١٢ .1779

.177. تفسير ابن كثير، ج٧/ص ١٩٩

الدر المنثور، ج٦/ص٥٠٣ ۱۳۷۱.

۱۳۷۲. تقريب التهذيب، ت: ٦٧٨٦، ج٢/ص ١٩٦

.1778

### سَفَا الْفِيرِ فَالْكُورِ وَالْكُورِ وَالْمُعِلِي وَالْمُولِ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُولِ وَالْمُعِلِي وَالْمُعِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلْمُ وَالْمُعِلِي وَلْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَلِي الْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِل

- ۱۳۷۳. تقریب التهذیب، ت: ۳۳۹۹، ج ۱/ص ۵۰۱
  - ١٣٧٤. مسند البزار، الرواية: ٥٩٨٠
- ۱۳۷۵. تفسير القرطبي، ج ۱۹/ ص ۱۱۷ ، وجاء عند القرطبي زيادة على هذه الرواية التي ذكرها البزار : « ... فلا يتكلنّ أحدكم على أنه يخرج من النار « . وجاءت هذه الزيادة أيضاً عند السيوطي ( الدر المنثور، ج٢/ص ٥٠٢ ).
  - ۱۳۷٦. تفسير ابن كثير، ج٧/ص١٩٩
    - ۱۳۷۷. الدر المنثور، ج٦ أص ٥٠٢
  - ١٣٧٨. ضعفاء العقيلي، ت: ٦٣٠، ج٢/ ص ١٤٠
    - ١٣٧٩. لسان الميزان، ت:٣٩٣٦، ج٣/ص١٢٥
      - ١١٦٠. تفسير القرطبي، ج١٩/ ص١١٦
- 1۳۸۱. تفسير القرطبي، ج ۱۹ / ص ۱۱ ، ومما قاله القرطبي هنا: « قوله تعالى: ﴿ لَٰ أَيْشِنَ فِيهَاۤ أَحْفَابًا﴾ أي ماكنين في النار ما دامت الأحقاب، وهي لا تنقطع، فكلما مضى حُقُب جاء حُقُبُ ... وذكر الأحقاب لأن الحُقُب كان أبعد شيء عندهم، فتكلم بما تذهب إليه أوهامُهم ويعرفونها، وهي كناية عن التأبيد، أي يمكنون فيها أبدأ ... وهذا الحلود في حق المشركين. ويمكن حمل الآية على العُصاة الذين يخرجون من النار بعد أحقاب ... ».
  - ۱۳۸۲. تفسیر ابن عاشور، ج۳۰/ص۳۳
  - ١٣٨٣. تفسير الطبري، ج ٦/ ص ٢٢٨
- ١٣٨٤. تفسير الطبري، ج ٧/ ص ٥٥ ١-٥٦ قال الإمام الطبري: «حدثنا ابن عبد الأعلى، قال: ثنا محمد بن ثور، عن معمر، قال: وأخبرني الحكم بن أبان، عن عكرمة حسبته أسنده، قال: إذا فرغ الله عز وجل من القضاء بين خلقه، أخرج كتابا من تحت العرش فيه: «إن رحمتي سبقت غضبي، وأنا أرحم الراحمين» قال: فيخرج من النار مثل أهل الجنة، أو قال مثلا أهل الجنة، ولا أعلمه إلا قال: «مثلا»، وأما مثل فلا أشك مكتوبا ها هنا، وأشار الحكم إلى نحره، عتقاء الله. فقال رجل لعكرمة: يا أبا عبد الله، فإن الله يقول: ﴿ يُريدُونَ أَنْ يَخْرُجُوا مِنَ النَّارِ ومَا هُمْ بِخَارِ جِينَ مُنها ولَهُمْ عَذَابٌ مُقيمٌ ﴾ قال: ويلك أولئك أهلها الذين هم أهلها ». وذكر هذه الرواية الضعيفة واحتج بها ابن كثير (تفسير ابن كثير ج٢/ص٢٨)
- ۱۳۸۰. تقریب التهذیب، ت: ۱۶۶۶، ج۱/ص ۲۳۰ . وقد ذکرت فی کتاب ( المیزان القسط)، ص، ۱۹۰–۱۹۸ . ۱۹۷ ، أقوال علماء الجرح والتعدیل ورد الفقهاء لروایات جاءت من طریق الحکم بن أبان.
  - ١٣٨٦. تفسير الطبري، ج٦/ص ٢٢٨
  - ١٣٨٧. تفسير الألوسي، ج٣/ص٣٠٠
  - ١٣٨٨. تفسير الشوكاني، ج٢/ص٥٦
  - ١٣٨٩. انظر ص ٩٠ من هذا البحث.
  - ۱۳۹۰. ضعفاء العقيلي، ت: ۳۰۰، ج۱ اص ۲۰۱
    - ١٣٩١. تفسير الألوسي، ج٣/ص٣٠٠
    - ١٣٩٢. انظر ص ٨٢-٨٣من هذا البحث.
      - ١٣٩٢. تفسير الألوسي، ج٣/ص٣٠٠
      - ١٣٩٤. تفسير الألوسي، ج٢/ص١٧٣
      - ١٣٩٥. تفسير الألوسي، ج٢/ص ٢٩١



- ١٣٩٦. تفسير الألوسي، ج٦/ص١٤٧
- ١٣٩٧. تفسير الألوسي، ج١٥/ص١٥٥
- ١٣٩٨. تفسير أبي حيان الأندلسي، ج٢/ص ٣٤٩
- ١٣٩٩. تفسير الشوكاني، ج١/ص ٥٠٠، من تفسير الآية ٢٧٥ من سورة البقرة.
  - ١٤٠٠. تفسير الرازي، ج٧/ص٩٤
- ١٤٠١. تفسير ابن عطية، ص ٢٥٣-٢٥٤، من تفسير الآية ٢٧٥ من سورة البقرة.
  - ١٤٠٢. تفسير الرازي، ج٧/ص ٩٤
  - ۱٤٠٣. تفسير الرازي، ج٧/ص ٩٤
- ١٤٠٤. تفسير السعدي، ص ١٠٠- ١٠١، من تفسير الآية ٢٧٥ من سورة البقرة. وجاء في نسخة عالم الكتب ومكتبة النهضة العربية والتي حققها محمد زهري النجار ( ج١/ص ٣٣٨-٣٣٩ ): « ﴿ وَمَنْ عَادَ ﴾ بعد بيان الله وتذكيره وتوعده لاكل الربا ﴿ فَأُولَـٰكَ أَصْحَابُ النَّارَ هُمْ فِيهَا خَالدُونَ ﴾ في هذا أن الربا موجب لدخول النَّار والخلود فيها، وذلك لشناعته، ما لم يمنع من الخلود مانعُ الإيمان. وهذا من جملة الأحكام، التي تتوقف على وجود شروطها، وانتفاء موانعها. وليس فيها حجَّة للخوارج، كغيرها من آيات الوعيد. فالواجب أن تصدق جميع نصوص الكتاب والسنة، فيؤمن العبد، بما تواترت به النصوص، من خروج من في قلبه أدني مثقال حبةً من خردل من الإيمان، من النار. ومن استحقاق هذه الموبقات لدُّخولُ النار، إن لم يتب منها «. وقد نقل هذا التفسير أيضاً عبد الرحمن بن معلا في ص ٩١٢ من النسخة التي نشرتها دار ابن حزم.
- كتاب الكبائر وتبيين المحارم ، ص ٥٩ . تنبيه مهم: العبارة التي قالها الحافظ الذهبي هنا لا توجد في الطبعات الأخرى المنتشرة والتي ظهرت باسم ( الكّبائر ). والسّبب في ذلك أن تلكّ الطبعات ليستُّ الأصل الذي ألفه الحافظ الذهبَي، ولكنها منسوبة إليه. وللمزيد من المُعرفة حول مخطوطات وطبعات كتاب الكبائر ارجع إلى كلمة محي الدين مستو المحقق لهذه الطبعة التي رجعنا إليها في هذا البحث.
  - ۱٤٠٦. تفسير ابن كثير، ج١/ص٨٥٥
    - ١٤٠٧. تفسير الطبري، ج٤/ص٩٠
  - تفسير روح البيان، ج ٢/ص ٩٣-٤٩ ۸۰۶۱.
    - الذنوب الكبيرة، ج١/ص ١٥٦ .18.9
  - تفسير السعدي، ص ١٣١، من تفسير الآية ١٣١ من سورة آل عمران.
    - تفسير السعدي، ص ٥٩٥، من تفسير الآية ٨٣ من سورة القصص.
      - تفسير الطبري، ج٠٦/ ص١٢٢-١٢٣ .1817
        - تفسير البيضاوي، ج١/ص٢٣١
      - تفسير ابن عاشور، ج٩١/ص٩٣-٤٩
        - انظر القسم الثالث من هذا الفصل.
      - انظر ص ٢٥وما بعدها من هذا البحث
        - تفسير الطبري، ج ٥/ ص ٢١٧
        - ١٤١٨. تفسير الطبري، ج ٥/ ص ٢١٧
        - ١٤١٩. تفسير الطبري، ج ٥/ ص ٢١٩
- تفسير الطبري، جه/ص ٢١٧ . وجاء عند الطبري رواية أخرى: « حدثنا محمد بن المثنى، قال: ثنا أبو

# 

النعمان الحكم بن عبد الله، قال: ثنا شعبة، عن يسار، عن أبي صالح: ﴿ وَمَن يَقَتُلُ مُوْمِناً مُتَعَمّداً فَجَزَاؤُهُ جَهَنَمُ ﴾ قال: جزاؤه جهنم إن جازاه ﴿( تفسير الطبري، ج ٥/ ص ٢١٧ ) . لم أعثر كيسار الراوي عن أبي صالح بحرح أو معدل.

- ١٤٢١. سنن أبي داود، الرواية: ٢٧٦، ص ٦٧٠
- ١٤٢٢. السنن البيهقي الكبرى، الرواية: ١٦١٣١، ج١١/ص٧
- ١٤٢٢. مصنف ابن أبي شيبة، الرواية: ٢٣٤٩٠، ج٦/ص٠٠٠
- ١٤٢٤. الناسخ والمنسوخ، باب توبة القتل ونسخ اللين فيها، الرواية: ١٠٤٠.
- ١٤٢٥. تهذيب التهذيب، ت: ٢٦٧٠، ج٤/ص ١٨٣. قال ابن حجر: « قال يحيى بن معين: كان يدلس ».
  - ١٤٢٦. المعجم الأوسط، الرواية: ٨٦٠٦، ج٦/ص ٢٣٠
  - ١٤٢٧. شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، الرواية: ١٩٦٢، المجلد ٢/ ص ١١٦
    - ١٤٢٨. ميزان الاعتدال، ت: ٧٣٠٢، ج٣/ص٤٩٨
    - ١٤٢٩. ضعفاء العقيلي، ت: ١٣٧٧، ج ٣/ ص ٣٤٦
      - ۱٤٣٠. تفسير ابن كثير، ج٢/ص ٣٦١
    - ١٤٣١. الناسخ والمنسوخ، باب توبة القتل ونسخ اللين فيها، الرواية: ٤١٠.
    - ١٤٣٢. تفسير ابن عطية، ص ٤٦٧، من تفسير الآية ٩٣ من سورة النساء.
      - ١٤٣٣. تفسير الخازن، من تفسير الآية ٩٣ من سورة النساء.
        - ١٤٣٤. الدر النثور، ج٢/ص٢٥٣
- ١٤٣٥. عمدة القاري، ج١/ص٥٣٦. قال بدر الدين العيني: « ﴿ فجزاوُه جهنم ﴾ معناه: هذا جزاوُه، وليس بلازم أن يجازي »
- 1871. المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، ج1/ص ٨٦. قال النووي: « ولا يلزم من كونه يستحق أن يجازى بعقوبة مخصوصة أن يتحتم ذلك الجزاء، وليس في الآية إخبار بأنه يخلد في جهنم، وإنما فيها أنها جزاؤه. أي: يستحق أن يجازى بذلك «. هذا ما قاله الإمام النووي والآية صريحة بالخلود حيث قال تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُوْمِناً مُتَعَمِّداً فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِداً فِيهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيه وَلَعَنهُ وَأَعَد لَهُ عَذَاباً عَظِيماً
- 187٧. تفسير أبي حيان الأندلسي، ج٣/ص ٢٨٠. قال أبو حيان الأندلسي في حواره مع الزمخشري: «... وقوله: وإنه لا يغفر ما دون الشرك من الكبائر إلا بالتوبة. فنقول له: وأين ثبت هذا؟. وإنما يستدلون بعمومات تحتمل التخصيص، كاستدلالهم بقوله: ﴿ وَمَن يَقَتُل مُؤْمنًا مُتَعَمَدًا ﴾ الآية، وقد خصصها ابن عباس بالمستحل ذلك، وهو كافر، وقوله: قال: فجزاؤه إن جازاه الله. وقال: الخلود يراد به المكث الطويل لا الديمومة، لا إلى نهاية، وكلام العرب شاهد بذلك». قال أبو حيان الأندلسي هذا القول بعد أن اعتمد على روايات ضعيفة، ولو أنه طبق النهج الصائب في الأخذ والرد لما سطر مثل هذه الأفكار في تفسيره.
  - ۱٤٣٨. تهذيب التهذيب، ت: ٣١٥٨، ج٥/ص٣٦-٣٧
  - ١٤٣٩. الناسخ والمنسوخ، باب توبة القتل ونسخ اللين فيها، الرواية: ٤١٠.
    - ١٤٤٠. تفسير الطبري، ج٥/ص ٢٢١.
    - ١٤٤١. تفسير الطبري، ج ٥/ص ٢١٧
      - ١٤٤٢. تفسير الطبري، ج٥/ص٢١٧
    - ١٤٤٣. تهذيب التهذيب، ت: ٤٣٤٥، ج٦/ص ٣٥٥

High Corant

## عِيِّالِمُ الْحَيْ مِنْ كَنْوَيْنِ فَكَانُونِينِ فَكُلِينِ فَالْمُعْلِينِ لِلْمُعْتِينِ فَكُنْ فَالْمِنْ فَالْمُنْ فَالْمُعْلِينِ لِلْمُعْلِينِ فَالْكُونِينِ فَكَانُونِينِ فَكَانُونِينِ فَكَانُونِينِ فَكَانُونِينِ فَكَانُونِينِ فَكَانُونِينِ فَكَانُونِينِ فَكَانُونِينِ فَكُنْ أَنْ فَالْمُعْلِقِينِ فَالْمُعْلِينِ فَالْمُعْلِقِينِ فَالْمُعِلِينِ فَالْمُعْلِيلِ

١٤٤٤. تهذيب التهذيب، ت: ٢٧٣٩، ج٤/ص ٢٢١

١٤٤٥. تقريب التهذيب، ت: ٢٦٥٤، ج١/ ص٣٩٧

١٤٤٦. دلائل النبوة، جه/ص١٠-٦٦

۱٤٤٧. تهذیب التهذیب، ت: ۱۲۵٦، ج۲/ص۳۸۷– ۳۸۸

١٠٤٨. أسباب النزول، ج١/ص ١٠٤

١٤٤٩. تقريب التهذيب، ت: ٥٩٢٠، ج٢/ص ٧٨

١٤٥٠. تهذيب التهذيب، ت: ٦٨٤، ج١/ص ٣٧٩-٣٨٠

. تفسير البغوي، ج١/ ص ٣٧٠ . قال البغوي: « وليس في الآية متعلق لمن يقول بالتخليد في النار بارتكاب الكبائر، لأن الآية نزلت في قاتل هو كافر، وهو مقيس بن صبابة، وقيل: إنه وعيد لمن قتل مؤمناً مُستحلًا لقتله بسبب إيمانه، ومن استحل قتل أهل الإيمان لإيمانهم كان كافراً مخلداً في النار ».

١٤٥٢. تفسير ابن عطية، ص ٤٦٨، من تفسير الآية ٩٣ من سورة النساء.

١٤٥٣. تفسير الخازن، من تفسير الآية ٩٣ من سورة النساء.

١٤٥٤. تفسير غرائب القرآن، ج٥/ص ٤٧٥، من تفسير الآية ٩٣ من سورة النساء.

١٤٥٥. الدر المنثور، ج٢/ص ٣٤٩

١٤٥٦. تفسير البيضاوي، ج١/ص٢٣١

180٧. تفسير القرطبي، ج٥/ص ٢١٤. الآيات الكريمة التي ذكرها الله تعالى في كتابه العزيز صريحة بنفاذ العقاب على مستحقيه إلا إذا تابوا . وأما الأخبار فليس فيها أي حجة لقول القرطبي هنا.

١٤٥٨. تفسير القرطبي، ج٥/ص ٢١٤

١٤٥٩. تفسير الطبري، ج٥/ص٢١٩

١٤٦٠. صحيح مسلم، الرواية: ٣٠٢٣، ص ١٢٥٨-١٢٥٩

١٤٦١. صيحح البخاري، الرواية: ٣٨٥٥، ص ٦٨١

١٤٦٢. عمدة القاري، ج١٨/ص ٢٤٥

۱٤٦٣. عمدة القاري، ج١٩/ص١٣٦

١٤٦٤. تفسير البغوي، ج١/ص ٣٧٠

١٤٦٥. تفسير الخازن، من تفسير الآية ٩٣ من سورة النساء.

١٤٦٦. حديث معاوية المشار إليه هنا، هو: قال النسائي: « أَخْبَرُنَا كُعَدُهُ بِنُ الْكُنِي قَالَ حَدَثَنَا صَفُوانُ بُنُ عِيسَى عَنْ نَوْرِ عَنْ أَبِي عُونَ عَنْ إَبِي إِذْرِيسَ، قَالَ سَمَعْتُ مُعَاوِيَةً يَخْطُبُ وَكَانَ قَلِلَ الْحَدِثِ عَنْ رَسُولِ اللهِ يَقُولُ: « كُلُّ ذَنْبٍ عَسَى اللهِ أَلْ الْمَجُلُ يَقْتُل قَالَ: سَمَعْتُهُ يَخْطُبُ وَيَقُولُ سَمَعْتُ رَسُولَ اللهِ يَقُولُ: « كُلُّ ذَنْبٍ عَسَى اللهِ أَلْ الْمَجُلُ يَقْتُل الرَّجُلُ يَقْتُل المُؤْمِن مُتَعَمِّداً أَو الرَّجُلِ يَعْتُل السَمْعِينَ الرواية النسائي ( سنن النسائي الكبرى، الرواية ٢٩٤٦، ج٢/ص٢٤٤ )، والحاكم (المستدرك على الصحيحين، الرواية ٢٩٠٨، ج٤ / ٣٩١ )، والحاكم (المستدرك على الصحيحين، الرواية ٢٦٠٨، ج٤ / ٣٩١ )، الطبراني والرواية ٢٠٨٥، الرواية ٤٢٠ )، الطبراني (مسند الشاميين، الرواية: ٤٩٥، والرواية : ١٣١٨. والمعجم الكبير، الرواية : ٨٥٨، ج٩ ١/ص ٢٩ )، والإمام (والمعجم الأوسط، الرواية: ٥٣٥، ج٤ /ص ٢٩ ، والرواية تثبت العقوبة الدائمة في الآخرة لأصحاب الكبائر إن لم يتوبوا قبل الممات.

١٤٦٧. نيل الأوطار من أسرار منتقى الأخبار، ص ١٤٣٨–١٤٣٩

## مالانسى فالأنسى فالأنسى فالأنسى فالأنسى فالأنسى فالأنسى فالأنسى فالأنسى فالأنسى فالمراكل المنظل المنطق

- صحيح البخاري، الرواية: ٣٨٥٥، ص ٦٨١ .187A
  - تفسير الرازي، ج١٠/ص٢١٠ . \ £ \ 4
- لم تثبت الروايات التي خصصت نزول هذه الآية في حق كافر، كما تبين أعلاه. .187.
  - تفسير الرازي، ج١٠/ص٢١٠-٢١١ .1871
    - تفسير ابن عاشور، ج٤/ص ٢٢٤ .1277
    - تفسير الرازي، ج ١٠/ص ٢١١ .1277
    - تفسير القرطبي، ج٥/ ص٢١٤ .1272
  - تفسير الشوكاني، ج ١ /ص٧٩٢ ، من تفسير الآية ٩٣ من سورة النساء. .1840
    - تفسير الطبري، ج٥/ص٥٢١ .1877
    - تفسير الطبري، ج١٩/٥٥٥ .1877
      - الحق الدامغ، ص ٢١٣ .1 2 7 4
    - المعجم الكبير، الرواية: ١١٤٨٠، ج١١/ ص١٩٧ .1 2 79
      - تفسير ابن الجوزي، ج٣/ص٣٢٩ .184.
      - تفسير أبي حيان الأندلسي، ج٦/ص٧٦١ .1841
        - تفسير الرازي، ج١٠ ص١١٣ . \ { A Y
        - تفسير روح البيان، ج٢/ص ٢١٩ .181
- تفسير البغوي، ج٤/ ص ٧٢، من تفسير الآية ٥٣ من سورة الزمر. وانظر كذلك ج١/ ص ٣٤٩، من .1 8 8 8 تفسير الآية ٤٨ من سورة النساء.
  - تفسير الخازن، من تفسير الآية ٥٣ من سورة الزمر، ومن تفسير الآية ٤٨ من سورة النساء. .1840
  - تفسير الثعلبي، من تفسير الآية ٥٣ من سورة الزمر، ومن تفسير الآية ٦٨ من سورة الفرقان. .1847
    - لسان الميزان، ت: ٣٩٩، ج ١/ص ١٣٣ .1 & A Y
      - لسان العرب، ج٤/ص ١٧١ .1 8 A A
    - ومن الأقوال التي خصصت العصيان هنا بالكفر فقط:-رِ 1131.
- قال ابنُّ عطية: « وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْصِ الله ﴾ يريد الكفر بدليل الخلود المذكور » (تفسير ابن عطية، ص ١٩١٠، من تفسير الآية ٢٣ ُ من سورةَ الجن ).
- وقال ابن عطية أيضاً: « والخلود في هذه الآية على الإطلاق والتأبيد في المشركين، ومستعار بمعنى الطول في العصاة، وإن علم انقطاعه كما يقال: ملك خالد، ويدعى للملك بالخلد «. ( تفسير ابن عطية، ص ١٠٥-١٠٦، من تفسير الآية ٨١ من سورة اليقرة. )
- وقال أبو حيان الاندلسي: ﴿ ﴿ وَمَن يَعْصِ آللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾: أي بالشرك والكفر، ويدل عليه قوله: ﴿ خَالدينَ فِيهَآ أَبَداً ﴾ «( تفسير أبي حيانِ الأندلسي، ج٨/ص٣٤٧ ).
- وقالِ التُعالبَيَ: « َ وَقُولُه تَعالَى: ﴿ وَمَنَ يَغُصُّ اللَّهُ ﴾ يريدُ: بالكفر، بدَّليلِ تَابِيدِ الخلود «( تفسير الثعالمي، ج٣/ص ٤١١ ).
- وقال القرطبي: « وقوله ﴿ أَبْدأُ ﴾ دليل على أن العصيان هنا هو الشرك. وقيل: هو المعاصى غير الشرك، ويكون معني ﴿ خَالدينَ فَيهَآ أَبُداً ﴾ إلّا أن أعفو أو تلحقهم شفاعة، ولا محالة إذا خرجوا منّ الدنيا على الإيمان يلحقهم العفورُ ( تفسير القرطبي، ج١٩/ص١٨).
- وقال القرطبي أيضاً: « والعصيان إن أريد به الكفر فالخلود على بابه، وإن أريد به الكيائر

# مِعَالِم اللَّهِ عَنْدُوسِ فَالْدُوسِ فَالْمُوسِ فَالْمُوسِ فَالْتُوسِ فَالْدُوسِ فَالْمُوسِ فَالْمُ فَالْمُوسِ فَالْمُو

وتجاوز أوامر الله تعالى فالخلود مستعار لمدّة ما. كما تقول: خلّد الله ملكه»( تفسير القرطبي، ج٠/ ص ٥٤ ).

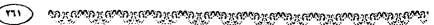
- . ١٤٩٠ معجم مقاييس اللغة، ج ٢ /ص ٢٠٧
- ١٤٩١. القاموس المحيط، فصل الخاء، كلمة: (خلد)
  - ١٤٩٢. مختار الصحاح، باب الخاء، كلمة: (خلد)
- ١٤٩٣. الصحاح للجوهري، باب الدال، كلمة (خلد)
- ١٤٩٤. تفسير الشعراوي، ج١١/ ص ٦٦٨٢، من تفسير الآية ١٠٧ من سورة هود
  - ١٤٩٥. تاج العروس، فصل الخاء المعجمة مع الدال المهملة، كلمة ( خلد ).
    - ١٤٩٦. لسان العرب، ج٤/ص ١٧١
    - ١٤٩٧. تفسير القرطبي، ج١/ص١٦٧
      - ١٤٩٨. شروط المفسر وآدابه، ص ٦٢
      - ١٤٩٩. شروط المفسر وآدابه، ص ٦٣
  - . ١٥٠٠ تفسير الرازي، ج ٢٩/ص ٢٢٥، من تفسير الآية ٢٠ من سورة الحديد
    - ١٥٠١. لسان العرب، ج٤/ص ١٧١
    - ١٥٠٢. تفسير الطبري، ج٢٠/ ص٢٢
    - ١٥٠٣. تفسير ابن الجوزي، ج١/ص٨٣
  - ١٥٠٤. تفسير القرطبي، ج١٦ / ص ١٦٢، من تفسير الآية ٩٠ من سورة النمل.
    - ١٥٠٥. تفسير الألوسي، ج٦/ص٣٤٧
- ١٥٠٦. تفسير ابن عاشور، ج١١/ص ٣٤١، من تفسير الآية ١١٣ من سورة هود.
  - ١٥٠٧. تفسير الخازن، من تفسير الآية ٨١ من سورة البقرة.
  - ١٥٠٨. تفسير الطبرسي، ج١/ص٢٠٢، من تفسير الآية ٨١ من سورة البقرة.
- ١٥٠٩. هذه الروايات التي أشار إليها الشوكاني هنا لم تثبت في ميزان الأمة الإسلامية.
  - ١٥١٠. تفسير الشوكاني، ج١/ص٢٢، من تفسير الآية ٨١ من سورة البقرة.
    - ١٥١١. تفسير الألوسي، ج١٠/ص٢٤٧
- ١٥١٢. جاء في كتاب العين ( ج٣/ ص٢٥١ ): « والقَلْقَلَةُ والتَّقُلْقُلُ: قَلَّةُ النُّبُوتِ في المكان».
  - ١٥١٣. تفسير القرطبي، ج٥/ص٦٦-٦٢
    - ١٥١٤. جواهر التفسير، ج٣/ص٥٠٥
  - ١٥١٥. تفسير الرازي، ج٣/ص١٣٨، من تفسير الآية ٨٠ من سورة البقرة.
    - ١٥١٦. الإيمان، ص ٢٢
    - ١٠١٧. صيد الخاطر، ص ١٠٢
    - ١٥١٨. صيد الخاطر، ص ٤٣٠
- ١٥١٩. تفسير الطبري، ج١/ ص٣٨٤. قال الإمام الطبري: «حدثنا محمد بن حميد، قال: ثنا سلمة، قال: حدثني محمد بن إسحاق، قال: حدثني محمد بن إسحاق، قال: حدثني محمد بن أبي محمد، عن سعيد بن جبير أو عكرمة، عن ابن عباس: ﴿ بَلَى مَنْ كَسَبَ سَيِّنَةُ وَأَحاطَتْ به خَطِينَتُهُ ﴾ أي من عمل مثل أعمالكم وكفر بمثل ما كفرتم



# ئى ئەڭئىسىڭ ئەڭئىسى

به حتى يحيط كفره بـما له من حسنة، ﴿ فـاولَئِكُ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِـيها خَالِدُونَ ﴾ ...». وذكر هذه الرواية واحتج بها ابن كثير( تفسير ابن كثير، ج ١/ص٢٨ )

- .١٥٢٠ انظر ص ٩٠من هذا البحث.
- ١٥٢١. تقريب التهذيب، ت: ٦٢٩٥، ج٢/ص ١٣٠
- ١٥٢٢. تفسير الطبري، ج١/ ص٣٨٦. قال الطبري: «حدثنا ابن حميد، قال: ثنا سلمة، قال: أخبرني ابن إسحاق، قال: حدثني محمد بن أبي محمد، عن سعيد بن جبير أو عكرمة، عن ابن عباس: ﴿ وَاحاطَتْ به خَطِئتُهُ ﴾ قال: يحيط كفره بما له من حسنة».
- - ١٥٢٤. تُهذيب التهذيب، ت: ٣٩٠٤، ج٦/ص ١٠٩-١١٠
    - ١٥٢٥. تقريب التهذيب، ت:٣٧٨٣، ج١/ ص٥٥٥
- القاسم بن سلام: « أخبرنا على قال: حدثنا أبو عبيد قال: حدثنا محمد بن ربيعة، عن النضر أبي عمر الجزاز، عن عكرمة، عن ابن عباس في قول الله عز وجل: ﴿ وَلَيْسَتْ التَّوْبَةُ لَلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّنَاتِ حَتَى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ اللَّوْتُ قَال إِنِي تُبْتُ الآنَ ﴾ قال: « هم أهل الشرك». ( الناسخ والمنسوخ، بأب التوبة عند الموت ونسخ التشديد فيها بالسعة والرخصة، الرواية: ٣٩٢ )
  - ١٥٢٧. تقريب التهذيب، ت: ٧١٧٠، ج٢/ ص٢٤٦
- ١٥٢٨. تفسير الطبري، ج ٢٠/ ص ٢٢. قال الطبري: «حدثني علميّ، قال: ثنا أبو صالح، قال: ثني معاوية، عن عليّ، عن ابن عباس، قوله: ﴿ مَنْ جاءَ بالحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا ﴾ يقول: من جاء بلا إله إلا الله ﴿ وَمَنْ جاءَ بالسّبَنَةُ ﴾ وهو الشرك».
  - ١٥٢٩. انظر ص١٦ من هذا البحث.
  - ١٥٢٠. انظر ص ١٦من هذا البحث.
  - ١٥٣١. انظر ص١٦ من هذا البحث.
- ١٥٣٢. تفسير الطبري، ج ٢٠/ ص ٢٢. قال الطبري: «حدثني محمد بن سعد، قال: ثني أبي، قال: ثني عمي، قال: ثني عمي، قال: ثني أبي، عن أبيه، عن ابن عباس، قوله: ﴿ وَمَنْ جاءَ بالسَّيِّنَة ﴾ قال: بالشرك».
  - ١٥٣٢. انظر ص ٨٨من هذا البحث.
- - ١٥٣٥. انظر ص ١٦من هذا البحث.
  - ١٥٣٦. انظر ص ١٦من هذا البحث.
  - ١٥٢٧. انظر ص ١٦ من هذا البحث.
- ١٥٣٨. تفسير الطبري، ج١٠ص ٢٢. قال الإمام الطبري: «حدثني محمد بن خلف العسقلاني، قال: ثني الفضل بن دكين، قال: ثنا يحيى بن أيوب البجلي، قال: سمعت أبنا زرعة، قال: قال أبو هُريرة، قال يحيى: أحسبه عن النبيّ صلى الله عليه وسلم قال: ﴿ مَنْ جَاءَ بالحَسْنَةَ فَلُهُ خَيْرٌ مَنْها وَهُمْ مِنْ فَزَع يَوْمَنَذ آمنُونَ ﴾ قال: وهي الشّرك»». آمنُونَ ﴾ قال: وهي الشّرك»».



# عِيَّا ﴾ ﴿ لَحْنَ مِنْ مُنْ وَمِنْ فَالْمُومِ فِي الْمُعْمِقِ فَالْمُومِ فَالْمُومِ فَالْمُومِ فَالْمُومِ فَالْمُومِ فَالْمُومِ فَالْمُومِ وَالْمُومِ فَالْمُومِ فَالْمُومِ وَالْمُومِ فَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُوالِقِي الْمُعْلِقِي فَالْمُومِ فَالْمُومِ فَالْمُومِ وَالْمُومِ فَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُومِ فَالْمُومِ وَالْمُومِ وَلْمُومِ وَالْمُومِ وَالْمُوا

وجاءت هذه الرواية أيضاً في مسند إسحاق بن راهويه ( ج١/ ص ١١٧، ج١/ص ٢٠٨)

١٥٣٩. تهذيب التهذيب، ت: ٧٨٣٢، ج١١/ص١٦٤

١٥٤٠. صحيح مسلم، الرواية: ١٠٢٨، ص١٠٦

أ. تفسير الطبري، ج١/ص٤٣٨. قال الطبري: «حدثني محمد بن عمرو، قال: ثنا أبو عاصم، عن عيسي، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد: ﴿ بَلِّي مَنْ كَسَبَ سَيّنَةً ﴾ شركاً». وقال الطبري في التفسير أيضاً (ج٠٢/ص ٢٢): «حدثني محمد بن عمرو، قال: ثنا أبو عاصم، قال: ثنا عيسى وحدثني الحارث، قال: ثنا الحسن، قال: ثنا ورقاء جميعا، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد، قوله: ﴿ مَنْ جاءَ بالسَيّنَة ﴾ قال: كلمة الإخلاص ﴿ وَمَنْ جاءَ بالسَيّنَة ﴾ قال: الشرك».

١. تعريف أهل التقديس. بمراتب الموصوفين بالتدليس، ت: ٧٧، ص ٩٠

١٥٤٣. تهذيب التهذيب، ت: ٣٧٨٦، ج٦/ص٥٠-٥١

١٥٤٤. تفسير الطبري، ج١/ ص ٣٨٥. قال الطبري: « حدثنا القاسم، قال: ثنا الحسين، قال: حدثني حجاج، عن ابن جريج، قال: قلت لعطاء: ﴿ بَلِّي مَنْ كَسَبَ سَيِّنَةً ﴾ قال: الشرك».

١٥٤٥. انظر ص ١٥ من هذا البحث.

١٥٤٦. تفسير الطبري، ج ٢٠/ ص ٣٣. قال الطبري: «حدثني سعد بن عبد الله بن عبد الحكم قال: ثنا حفص بن عمر العدني، قال: ثنا الحكم بن أبان، عن عكر مة، قوله: ﴿ مَنْ جاءَ بالحَسَنَة ﴾ قال: شهادة أن لا إله إلا الله ﴿ وَمَنْ جاءَ بالسَّيِّة ﴾ قال: السيئة: الشرك. قال الحكم: قال عكر مة: كل شيء في القرآن السيئة فهو الشرك».

١٥٤٧. تقريب التهذيب، ت: ١٤٢٦، ج١/ص ٢٢٨

١٥٤٨. تقريب التهذيب، ت:١٤٤٤، ج١/ص ٢٣٠ . وقد ذكرت في كتاب ( الميزان القسط )، ص، ١٩٥٠. المردد الفقهاء لروايات جاءت من طريقه.

١٥٤٩. تفسير الطبري، ج ٢٠/ ص ٢٢. قال الإمام الطبري: « حدثنا ابن حميد، قال: ثنا جرير، عن أبي المحجل، عن أبي معشر، عن إبراهيم، قال: كان يحلف ما يستثني، أن ﴿ مَنْ جاءَ بالحَسَنَةِ ﴾ قال: لا إله إلا الله، ﴿ وَمَنْ جاءَ بالسَّئِلَة ﴾ قال: الشرك».

١٥٥٠. انظر ص٩٠من هذا البحث.

١٥٥١. تفسير الطبري، ج١ / ص٣٨٤. قال الطبري: «حدثنا محمد بن بشار، قال: ثنا يحيى بن سعيد، عن سفيان، قال: الشرك بالله».

١٥٥٢. انظر ص ١٦٤من هذا البحث.

١٥٥٣. تفسير الطبري، ج٢٠/ص٢٢. قال الطبري: « حُدثت عن الحسين، قال: سمعت أبا معاذ يقول: أخبرنا عبيد، قال: سمعت الضحاك يقول، في قوله: ﴿ وَمَنْ جاءَ بالسَّيْنَة ﴾ يعني: الشرك».

١٥٥٤. تفسير الطبري، ج٢٠ /ص ٢٠. قال الطبري: «حدثنا القاسم، قال: ثنا الحسين، قال: ثنا أبو سفيان، عن معمر، عن الحسن ﴿ وَمَنْ جاءَ بالسَّيَّةَ ﴾: يقول: الشرك».

١٥٥٥. انظر ص ١٦٥ من هذا البحث.

١٥٥٦. تفسير الطبري، ج٢٠/ص٢٣. قال الطبري: «حدثنا أبو كُرَيب، قال: ثنا جابر بن نوح، قال: ثنا موسى بن عُبيدة، عن محمد بن كعب ﴿ وَمَنْ جاءَ بالسَّيِّنَةِ فَكَبْتُ وُجُوهُهُمْ فِي النارِ ﴾ قال: الشرك».

١٥٥٧. تقريب التهذيب، ت: ٨٧٨، ج١/ص ١٥٣

١٥٥٨. تقريب التهذيب، ت: ٧٠١٥، ج٢/ص ٢٢٦

#### ئىن ئەڭ ئىرىنى مىلىلى كۈلگى

إده ١٥ . تفسير الطبري، ج ٢٠/ ص ٢٣ . قال الطبري: «حدثنا بشر، قال: ثنا يزيد، قال: ثنا سعيد، عن قتادة فر مَنْ جاء بالسَيِّنَة إلى قال: الشرك». وقال الطبري في تفسيره أيضا (ج١/ ص ٣٥٠): حدثنا بشر بن معاذ، قال: ثنا يزيد بن زريع، قال: ثنا سعيد، عن قتادة قوله: ﴿ بَلَّى مَنْ كَسَبَ سَيِّنَةٌ ﴾ قال: أما السيقة فالشرك».

١٥٦٠. تقريب التهذيب، ت: ٢٢٨٣، ج١ / ص ٣٤٩.

١٥٦١. تفسير الطبري، ج١٢/ص ١٢٧. قال الطبري: « حدثنا بشر، قال: ثنا يزيد، قال: ثنا سعيد، عن قتادة، قوله: ﴿ وَلا تَرْكَنُوا إلى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ ﴾ يقول: لا تلحقوا بالشرك، وهو الذي خرجتم منه «.

١٥٦٢. تقريب التهذيب، ت: ٢٢٨٣، ج١ / ص ٣٤٩

١٥٦٣. تفسير الطبري، ج٢٠/ ص٢٣. قال الطبري: « حدثني يونس، قال: أخبرنا ابن وهب، قال: قال ابن زيد: ﴿ وَمَنْ جاءَ بالسّينَة فُكَبّتُ وُجُوهُهُمْ فَى النّار ﴾ قال: السينة: الشرك الكفر».

١٥٦٤. انظر الهامش ١٢٩١ من هذا البحث.

١٥٦٥. تفسير الطبري، ج٢ / ص ١٢٧. قال الطبري: «حدثني يونس، قال: أخبرنا ابن وهب، قال: قال ابن زيد، في قوله: ﴿ وَلا تَرْكُنُوا إلى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسّكُمُ النَّارُ ﴾ قال: الركون: الإدهان. وقرأ: ﴿ وَدُوا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ ﴾ قال: تركن إليهم، ولا تنكر عليهم الذي قالوا، وقد قالوا العظيم من كفرهم بالله وكتابه ورسله. قال: وإنما هذا لأهل الكفر وأهل الشرك وليس لأهل الإسلام، أما أهل الذنوب من أهل الإسلام فالله أعلم بذنوبهم وأعمالهم، ما ينبغي لأحد أن يصالح على شيء من معاصي الله، ولا يركن إليه فيها ».

١٥٦٦. تفسير الطبري، ج١/ ص٣٨٥. قال الطبري: « حدثت عن عمار بن المحسن، قال: ثنا ابن أبي جعفر، عن أبيه، عن الربيع قوله: ﴿ بَلِّي مَن كَسَبَ سَيِّنَةً ﴾ يعنى الشرك».

١٥٦٧. تقريب التهذيب، ت: ٨٠٤٩، ج٢/ص٣٧٦

١٥٦٨. تفسير الطبري، ج ١/ص ٢٨٥، من تفسير الآية ٥٤ من سورة البقرة.

١٥٦٩. تفسير الطبري، ج١/ص ٣٨٦

١٥٧٠. تفسير الطبري، ج١/ ص ٢٣٤

١٥٧١. تفسير الطبري، ج١١/ص١٤٢

١٥٧٢. تفسير ابن عاشور، ج١٩/ ص ٣٢٢، من تفسير الآية ٩٠ من سورة النمل.

١٥٧٣. تفسير ابن عاشور، ج٤ /ص ٢٥٠، من تفسير الآية ١١٠ من سورة النساء.

١٥٧٤. تفسير ابن عاشور، ج٤/ص ٢٣١، من تفسير الآية ٩٧ من سورة النساء.

١٥٧٥. تفسير ابن عاشور، ج٢٠/ ص ١٣٣، من تفسير الآية ٤ من سورة العنكبوت.

١٥٧٦. تفسير ابن عاشور، ج١/ص ٢٢٣، من تفسير الأية ٢ من سورة البقرة.

١٥٧٧. تفسير ابن عطية، ص١٤٣١، من تفسير الآية ٩٠ من سورة النمل.

١٥٧٨. تفسير ابن عطية، ص ٤١٣، من تفسير الآية ١٧ من سورة النساء.

١٥٧٩. تفسير ابن عطية، ص ١٣٠٧، من تفسير الآية ٢٥ من سورة الحج.

١٥٨٠. تفسير ابن عطية، ص ٧٧١، من تفسير الآية ٢٠١ من سورة الأعراف.

١٥٨١. أرجو مراجعة معنى المشيئة في القسم الرابع من الفصل الأول من هذا البحث.

١٥٨٢. تفسير ابن عطية، ص ٩٠٦، من تفسير الآية ٢٧ من سورة يونس.

١٥٨١. فسير أبن عظيه، ص ٢٠١١ من تفسير الآية ١٠ من سوره يونس.



# عِيَّاكُمُ (لحت مِنْ الْأَوْسِينَ الْأَوْسِينَ الْأَوْسِينَ الْأَوْسِينَ الْأَوْسِينَ الْأَوْسِينَ الْوَسِينَ الْوَالِينِي الْمَائِيلِيْنِيْسِيْعِ الْمِنْسِينَ الْوَسِينَ الْوَسِينَ الْوَالِينِينَ الْوَالِمِينَ الْوَالِينِينَ الْوَالِمِينَ الْمِنْ الْوَالِمِينَ الْمِنْسِينَ الْوَالِمِينَ الْمِنْسِلِيلِيْ الْمِنْسِينَ الْمِنْسِينَ الْمِنْسِينَ الْمِنْسِينَ الْمِنْسِي

- ١٥٨٣. تفسير السعدي، ص ٥٨١، من تفسير الآية ٩٠ من سورة النمل.
- ١٥٨٤. تفسير السعدي، ص ١٨٠، من تفسير الآية ١١٠ من سورة النساء.
  - ١٥٨٥. تفسير السعدي، ص ١٥٣، من تفسير الآية ١٨ من سورة النساء.
- ١٥٨٦. تفسير السعدي، ص ٢٨٢، من تفسير الآية ١٥٣ من سورة الأعراف.
  - ١٥٨٧. تفسير ابن كثير، ج٥/ص٢٦١
- ١٥٨٨. تفسير الشوكاني، ج١/ص١٨، من تفسير الآية ١١٠ من سورة النساء.
  - ١٥٨٩. تفسير الشوكاني، ج١/ص١٦٤، من تفسير الآية ٣٥ من سورة البقرة.
    - ١٥٩٠. هذا ادعاء ليس له ما يثبته.
- ١٥٩١. تفسير الشوكاني، ج٢/ص٦١٦-٢١٦، من تفسير الآية ٢٧ من سورة يونس.
  - ١٥٩٢. تفسير القرطبي، ج٤/ص ١٣٥، من تفسير الآية ١٣٥ من سورة آل عمران.
    - ١٥٩٣. تفسير القرطبي، ج٥/ص ٢٦، من تفسير الآية ١٧ من سورة النساء.
    - ١٥٩٤. تفسير القرطبي، ج١٢/ص ٢٥، من تفسير الآية ٢٥ من سورة الحج.
    - ١٥٩٥. تفسير القرطبي، ج٨/ص٢١٢، من تفسير الآية ٢٧ من سورة يونس.
    - ١٥٩٦. تفسير أبي السعود، ج٢/ص١١٢، من تفسير الآية ١٧ من سورة النساء.
- ١٥٩٧. تفسير غرائب القرآن، ج١/ص ٣١٩-٣٢٠، من تفسير الآية ٨١ من سورة البقرة.
  - ١٥٩٨. تفسير الخازن، من تفسير الآية ١٧ من سورة النساء.
    - ١٥٩٩. تنبيه العاصى إلى ترك المعاصى، ص ٨٨
      - ۱۳۰۰. تفسير الألوسي، ج٩/ص١٣٤
  - ١٦٠١. تفسير الألوسي، ج٥/ص٦٦، من تفسير الآية ١٥٣ من سورة الأعراف.
    - ١٦٠٢. تفسير الطبري، ج١/ص ٣٨٥
- 17.٣. قال عبد الله حجاج عند استشهاده بما في التوراة المحرفة: « وجاء في أسفار الأنبياء عن صفة النبي تما الله عن الله الله عن المذبين )) وذلك في توراة موسى عنه. وأزاد النبي أشعياء في أوصافه: (( وشفع في المذبين )) وذلك في الأصحاح الثالث والخمسين. وقال مفسرو التوراة: إن هذا النبي سيشفع في المذبين من أتباعه، إذا دخلوا جهنم. وقد طبق النصارى نبوءة إشعياء هذه على عيسى عليه السلام وقالوا: إنه الذي سيشفع في المذبين » ( إنكار الشفاعة، ص ٥٥ ) ).
  - ١٦٠٤. جواهر التفسير، ج٣/ ص٥٠٨-٥٠٩
  - ١٦٠٥. التفسير الأول الذي ذكره الألوسي هو تفسير الظلم بالشرك فقط، كما يتضح من تفسيره لهذه الآية.
    - ١٦٠٦. تفسير الألوسي، ج٦/ص ٣٤٧ ٣٤٨
    - ١٦٠٧. تفسير روح البيان، ج٤/ص ١٩٥-١٩٦
    - ١٦٠٨. تفسير الطبري، ج٧/ ص ٦٢، من تفسير الآية ٩٥ من سورة المائدة.
    - ١٦٠٩. تفسير الطبري، ج٧/ ص ٤٣، من تفسير الآية ٩٥ من سورة المائدة.
    - ١٦٦٠. تفسير الطبري، ج٢٢/ ص٢١٢، من تفسير الآية ٢٤ من سورة الزمر.
- ۱٦١١. التفسير والمفسرون، ج١/ص ١٨٦، ومن أقوال الدكتور محمد حسين الذهبي أيضاً: « وإذا كان ابن جرير يتعقب كثيراً من هذه الروايات بالنقد، فنفسيره لا يزال يحتاج إلى النقد الفاحص الشامل، احتياج كثير من كتب النفسير التي اشتملت على الموضوع والقصص الإسرائيلي، على أن ابن جرير كما قدمنا

#### ئى ئىللىلى ئىلىنى ئىلىلىلى ئىلىنى ئىل

ــ قد ذكر لنا السند بتمامه في كل رواية يرويها، وبذلك يكون قد خرج من العهدة، وعلينا نحن أن ننظر في السند ونتفقد الروايات «.( التفسير والمفسرون، ج١/ص ١٨٨ ).

١٦١٢. تفسير الرازي، ج٢٤/ ص٢٣٧، من تفسير الآية ٥٠ من سورة القصص.

١٦١٣. تفسير الرازي، ج٢٧/ص٢٠٥-٢٠٦، من تفسير الآية ٨٦ من سورة الزخرف

١٦١٤. تفسير القرطبي، ج١٦/ص٨٦، من تفسير الآية ٨٦ من سورة الزخرف.

۱٦١٥. تفسير ابن كثير، ج٢/ص٣٩٧

١٦٦٦. لسان العرب، ج١٠ / ص١٨٨-١٨٩

١٦١٧. القاموس المحيط، ج٢/ ص ١٨٩-١٩٠

١٦١٨. تاج العروس، فصل الفاء مع الراء، كلمة: (فجر)

١٦١٩. تفسير السعدي، ص ٨٧٤، من تفسير الآيات ١٦-١٤ من سورة الإنفطار.

١٦٢٠. تفسير ابن عاشور، ج٣٠/ ص ١٦٢، من تفسير الآية ١٤ من سورة الانفطار.

١٦٢١. تفسير الشوكاني، ج٤/ص٤٠٧-٤٠٨

١٦٢٢. شروط المفسر وآدابه، ص ٦٣

١٦٢٢. الإيمان، ص ٣٢

١٦٢٤. الفرار من النار، ص ١٦٦

17۲0. الحق الدامغ، ص ٢٠١-٢٠١

أسباب الخطأ في التفسير، ج١/ص ١٢٤ . ومما قاله الدكتور طاهر محمود حول المنهج الذي لم يتقيد .1777 به هو، بل ألقى به خلف ظهره : « والاعتماد على الأحاديث غير الصحيحة من الأخبار الضعيفة والموضوعة في التفسير ينقص شأن السنة ومنزلتها المرموقة، كما يكدر هذا صفاء مصادر التفسير، ويلوث التفسير بشيء من الشك والضعف والتحرج والتردد في قبوله، وقد يؤدي هذا الأمر إلى الانصراف عن الأحاديث الصحيحة، كما يتخذه بعض النآس من أصحاب الأفهام السطحية وذوي العقول السقيمة، سلماً للوصول إلى إنكار السنة الصحيحة. فمن واجبات المفسر إن يحذر من إيراد الأحاديث الضعيفة والموضوعة ويقتصر على ما صح عن رسول الله ﷺ. « ( أسباب الخطأ في التفسير، ج١/ ص ١٣٦ ). وقوله أيضاً: « ... فوجود الحديث أو الكلام التفسيري في كتاب من كتب التفسير لا يُغنيك عن الاجتهاد والبحث عن الوصول إلى المراد الصحيح والمعنى المقصود من الآية، بل يجب الاجتهاد في معرفة الصحيح من سقيمه، والسليم من عليله، والخالص من شوبه، كما يلزم التيقن والتنبت في تقبل الأخبار والوقائع الواردة في كتب التفسير بالميزان العلمي الرصين ... ». ( أسباب الخطأ في التفسير، ج٢/ص ٥٩٥ ) فالدكتور طاهر محمود ترك هذا المنهج بعد أن عرفه، وأقبل يفتري ويكذب على المتبعين والمطبقين لهذه المناهج وينسب إليهم الأباطيل، ومما قاله من أكاذيب ضد الإباضية « ... وراحوا يكفرون أهل الإسلام ويستبيحون دماءهم وأموالهم بهذا التعصب العاري من الحجة والبرهان ».( أسباب الخطأ في التفسير، ج٢/ص ٢٥١). فحسبنا الله ونعم الوكيل، فحسبنا الله ونعم الوكيل، فحسبنا الله ونعم الوكيل.

١٦٢٧. الشفاعة وأنواعها في السنة المطهرة، ص ٤٧



#### المراجع

- ١. أثر الذنوب في هدم الأمم والشعوب محمد محمود الصواف، دار الرسالة، بيروت لبنان، ط٧، ٤٠٧ هـ ١٩٨٧م.
- ٢٠١٢ حاد وانثاني الإمام الحافظ أبو بكر أحمد بن عمرو ابن أبي عاصم الضحاك بن مخلد الشيباني، على عليه الدكتور يحيى مراد، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط١، ٢٠٤ هـ-٢٠٠٣ م.
- "أسباب الخطأفي التفسير" الدكتور طاهر محمود محمد يعقوب، دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، الرياض
   السعودية، ط١، ٢٥٥ هـ.
- ٤. أسباب النزول أبو الحسن علي بن أحمد الواحدي النيسابوري، دار التقوى. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
  - ٥٠ أسماء الله الحسنى الشيخ محمد متولى الشعراوي، دار أخبار اليوم قطاع الثقافة.
- ٦. الاسماء والصفات للبيهقي أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي، المكتبة التوفيقية، القاهرة مصر، ١٩٩٧م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ٧. الإصابة يا تمييز الصحابة أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد المعروف بابن حجر، دار الكتب العلمية،
   بيروت-لبنان، طبق النسخة المطبوعة سنة ١٨٥٣ م في بلدة كلكتا.
- ٨. أصول منهج النقد عند أهل الحديث عصام أحمد البشير ، مؤسسة الريان للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط٢، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م .
- ٩. إعادة صياغة الأمة ( الحلقة الأولى ) سماحة الشيخ أحمد بن حمد الخليلي، إعداد خالد بن مبارك الوهيبي، مكتبة الجيل الواعد، مسقط سلطنة عمان، ط ١.
- ١٠ الاعتقاد البيهقي أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي، دار اليمامة، ٢٠٠٢م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ١١. اغاثة اللهفان من مصائد الشيطان شمس الدين محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية، تحقيق محمد حامد الفقي، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ١٤١٢ هـ-١٩٩٢ م.
- ١٠١٢ (التفاعة (محاولة جديدة للطعن في السنة والتهجم على العلماء وتكفير المسلمين وتخليد مرتكب الكبيرة في النار) جمع ودراسة وتحقيق عبد الله حجاج ، مكتبة التراث الإسلامي، القاهرة مصر، ط٢، ٢٢٣ هـ ٢٠٠٢م.
  - ١٠١**١ الإيمان** العلامة ابن تيمية ، المكتب الإسلامي، ط٣، ٢٠١ هـ.
- ١٤. أين الخلل؟ الدكتور يوسف القرضاوي، مؤسسة الرسالة (ناشرون)، بيروت- لبنان، ط١، ١٤٢٢هـ--
- ١٠١ الباعث الحثيث شرح اختصار علوم العديث للحافظ ابن حجر أحمد محمد شاكر ، مؤسسة الكتب الثقافية ، بيروت لبنان ، ط٣، ٨٠٠ ١هـ.
- ٦٠.١٦ البعث ( ابن أبي داود ) أبو بكر عبد الله بن سليمان بن الأشعث السجستاني، دار الكتب العلمية، بيروت− لبنان، ١٩٨٧م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.

## الله المنافعة المناف

- ١٧. تاج العروس أحمد بن عبد اللطيف الشرجي الزبيدي اليمني الحنفي شهاب الدين أبو العباس. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ١٨. تاريخ الطبري ( تاريخ الأمم والملوك ) الإمام أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط١، ١٤٠٧هـ ١هـ ١٩٨٧م.
- ١٩ التاريخ الكبير أبو عبد الله محمد بن إسماعيل بن إبراهيم البخاري، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ٢٠. تاريخ بغداد أبو بكر أحمد بن علي بن ثابت الخطيب البغدادي، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ١٩٩٧
   م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- 17. التبيان غ أقسام القرآن شمس الدين أبو عبد الله بن القيم الجوزية، صححه وعلق عليه طه يوسف شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- ٢٢. تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي الإمام الحافظ أبو العلى محمد بن عبد الرحمن بن عبد الرحيم المباركفوري، ضبطه وراجع أصوله وصححه عبد الرحمن محمد عثمان، دار الفكر للطباعة والنثر والتوزيع، ط٣، ٩٩٩ هـ ٩ ١٩٧٩م.
- ٢٢. التذكرة في أحوال الموتى وأمور الأخرة الإمام محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرج الأنصاري القرطبي، خرج أحاديثه وعلق عليه محمد خلف يونس، دار التوزيع والنشر الإسلامية، ط١، ١٤١٨هـ -١٩٩٧م.
  - ٢٤. الترغيب والترهيب زكي الدين عبد العظيم بن عبد القوي المنذري، مكتبة الإرشاد.
- ٢٠ تعجيل المنفعة بزواند رجال الأنمة الأربعة الإرمام أبو الفضل أحمد بن علي بن حجر العسقلاني الشافعي،
   تحقيق أيمن صالح شعبان، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط١، ١٩١٦هـ ١٩٩٦م.
- ٢٦. تعريف أهل التقديس بمراقب الموصوفين بالقدليس الحافظ شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن على بن محمد بن حجر العسقلاني ، تحقيق الدكتور عبد الغفار سليمان البنداري والأستاذ محمد أحمد عبد العزيز ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان، ط٢، ١٩٨٧هـ ١٩٨٧م.
- ٢٧. تفسير ابن كثير عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي ، تصحيح لجنة من العلماء ، دار الأندلس للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت ، لبنان، ط٤ ، ١٩٨٣م.
- ۲۸. تفسير الثعالبي ( الجواهر الحسان في تفسير القرآن ) الشيخ عبد الرحمن بن مخلوف الثعالبي، تحقيق محمد الفاضلي ، المكتبة العصرية ، صيدا -بيروت ، لبنان ، ط١٩٧هـ -١٩٩٧م.
  - ٢٩. تفسير الثعلبي أحمد بن محمد النعلبي النيسابوري. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ٣٠. تفسير الخازن ( لباب التأويل في معاني التنزيل ) علاء الدين على بن محمد ابن إبراهيم البغدادي، الشهير بالخازن. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ٣١. تفسير السعدي ( تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ) عبد الرحمن بن ناصر السعدي، تحقيق عبد الرحمن من معلا اللويحق، دار ابن حزم للطباعة والنثر والتوزيع، بيروت لبنان، ط١٤٢٤هـ ٣٠٠٣م. ( ملاحظة: لقد أخذت أقوال الشيخ السعدي من هذه النسخة، فأرجو ملاحظة هذا عند خذاااطلب الرجوع إلى المرجع )
- ٣٢. تفسير السعدي (تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان) عبد الرحمن بن ناصر السعدي، تحقيق محمد



# ુ<mark>કી</mark> કેટ ના કોર્યલેના કોર્યલાના કેરેલાના કેરેલાના કેરેલાના કેરેલાના કેરેલાના કેરેલાના કેરેલાના કેરેલાના કેરેલાના

- زهري النجار، عالم الكتب ومكتبة النهضة ، بيروت- لبنان، ط١، ١٤٠٨ هــ-١٩٨٨م.
- ٣٣. تفسير السمرقندي ( المسمى بحر العلوم ) أبو اللبث نصر بن محمد بن أحمد ابن إبراهيم السمرقندي، تحقيق الشيخ على الممدون والشيخ عادل أحمد عبد الموجود والدكتور زكريا عبدالمجيد النوتي ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، ط ١ ، ١٩٩٣هـ ١٩٩٣م.
  - ٣٤. تفسير الشعراوي الشيخ محمد متولي الشعراوي، أخبار اليوم- قطاع الثقافة.
- ٥٣. تفسير الشوكاني ( فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير) العلامة محمد بن علي بن محمد
   الشوكاني، تحقيق عبد الرحمن عميرة، دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع ، المنصورة مصر، ط٢ ، ١٤١٨هـ ١٤٩٧م.
- ٣٦. تفسير الطباطبائي ( الميزان في تفسير القرآن) العلامة السيد محمد حسين الطباطبائي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، يروت لبنان، ط٢، ٢٠٠٢هـ ٢٠٠٢م.
- ٣٧. تفسير الطبرسي( مجمع البيان في تفسير القرآن ) أمين الإسلام أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي، دار المرتضى، بيروت– لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢٧هـ – ٢٠٠٦م.
- ٣٨. تفسير القرطبي ( الجامع لأحكام القرآن ) أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان ، ١٤ ١هـ ١٩٩٣م.
- ٣٩. تفسير المراغي الأستاذ أحمد مصطفى المراغي، خرج آياته وأحاديثه باسل عيون السود، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، يبروت- لبنان، ط ١، ١٤١٨هــــــ١٩٩٨م.
- ٤٠. تفسير المناز ( تفسير القرآن الحكيم ) الإمام محمد رشيد رضا ، دار الفكر و دار المعرفة للطباعة والنشر ، بيروت لنان ، ط۲.
- ١٤. تفسير النسفي الإمام أبو البركات عبد الله بن أحمد من محمود النسفي ، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع.
  - ٢٤. تفسيرروح البيان الإمام إسماعيل حقي البروسوي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع.
- ٤٣. تفسير غرائب القرآن ورغائب الفرقان نظام الدين الحسن بن محمد بن حسين القمي النيسابوري، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ١٩٩٦م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
  - ٤٤. التفسيروالمفسرون الدكتور محمد حسين الذهبي، دار الحديث، القاهرة-مصر، ١٤٢٦هـ-٢٠٠٥م.
- ٤٠. تقريب التهذيب الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني ، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ط٢، ١٥١٥هـ ١٩٩٥م.
- ٢٦. التقييد والإيضاح شرح مقدمة ابن الصلاح الحافظ زين الدين عبد الرحيم بن الحسين العراقي، تحقيق عبد الرحمن محمد عثمان، دار الفكر العربي.
- ٤٧ . تلبيس ابليس الحافظ الإمام جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن ابن الجوزي البغدادي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت–لبنان، ١٤١٤هـــ١٩٩ هم.
- ٨٤.١ التمهيد لما يخ الموطأ من المعاني والأسانيد المحدث الإمام يوسف بن عبدالله بن محمد بن عبدالبر المالكي القرطبي، تحقيق عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، ط ١، ٢٠٠ هـ ٢٠٠٠م.
- ٩٤ . تنبيه العاصي إلى ترك المعاصي الدكتور عامر سعيد الزيباري، دار ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت-لبنان، ط١، ٥١٥ هـ ١٩٩٤م.

- ٥٠. تهذيب الاثار أبو جعفر الطبري، خرج أحاديثه محمود محمد شاكر، مطبعة المدنى المؤسسة السعودية بمصر.
- ٥١. تهذيب التهذيب أبو الفضل أحمد بن علي بن حجر العسقلاني ، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا ، دار الكتب العلمية ، ببروت ، لبنان ، ط١، ٥ ١ ٥ هـ ١٩٩٤م.
- ٥٢. تهذيب الكمال في اسماء الرجال جمال الدين أبو الحجاج يوسف المزي ، تحقيق الدكتور بشار عواد معروف ،
   مؤسسة الرسالة ، بيروت لبنان، ط ١ ، ١٤١٨ هـ ١٩٩٨ م.
- 07. التوبة أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني الدمشقي، تحقيق عبد الله حجاج، مكتبة التراث الإسلامية، القاهرة-مصر.
- ٤٥. جامع التحصيل في أحكام المراسيل أبو سعيد صلاح الدين خليل بن كَيْكُلْدي بن عبد الله العلائي الدمشقي، عالم الكتب، ١٩٨٦ م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ٥٥. الجامع الصحيح ( مسند الإمام الربيع بن حبيب ) الإمام الربيع بن حبيب بن عمر الأزدي البصري، أعد فهارسه سعود بن عبد الله الوهيبي، مكتبة مسقط، مسقط-سلطنة عمان، ط ١، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.
- ٥٦. جمهرة اللفة محمد بن دريد، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ٢٠٠٥م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ٩٠. جوابات الإمام السائي الإمام نور الدين عبد الله بن حميد السالمي، تنسيق ومراجعة الدكتور عبدالستار أبو غدة، مطابع النهضة، مسقط سلطنة عمان، ط١، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- ٨٠. جواهر التفسير أنوار من بيان التنزيل سماحة الشيخ أحمد بن حمد الخليلي، مكتبة الاستقامة، مسقط سلطنة عمان.
- ٩٠. حاشية ابن القيم على سنن أبي داود ابن قيم الجوزية ، مطبوع في حاشية عون المعبود، ضبط وتحقيق عبد
   الرحمن محمد عثمان ، الناشر المكتبة السلفية، ط٣، ١٣٩٩هـــ ١٩٧٩م.
- ١٠. حسن الظن بالله أبو بكر عبد الله بن محمد بن عبيد ابن أبي الدنيا، دار طيبة، ١٩٨٨م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ١٦. حلية الأولياء وطبقات الأصفياء أبو نعيم أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق الأصبهاني، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ٢٠٠٢م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ٦٢. الدر المنثور في التفسير الماثور جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان، ط١، ٢٠١١هـ ٢٠٠٠م.
- ٦٣. دلانل اننبوة أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي، وثق أصوله وخرج أحاديثه وعلق عليه الدكتور عبد المعطى قلعجي، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط٢، ٤٢٣ ١هـ-٢٠٠٢م.
- 14 . **دنيل انفائحين تطرق رياض انصالحين** محمد بن علان الصديقي، تحقيق عصام الدين الصبابطي، دار الحديث، القاهرة مصر، ط١، ١٩٩٩م العربية القاهرة مصر، ط١، ١٩٩٩م العربية القاهرة مصر، ط١، و١، و١٩٩٨م.
- ١٦٥ الديباج على صحيح مسلم بن العجاج عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي ، حقق أصله وعلق عليه أبو إسحاق الحويني الأثري، دار ابن عفان للنشر والتوزيع ، الخبر المملكة العربية السعودية ، ط ١ ، ١ ٢ ١ ١ هـ ١ ٩ ٩٦ م.
- 7. الثنوب الكبيرة السيد عبد الحسين دستغيب، دار البلاغة للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت-لبنان، ط١٠. ١٤٢١هـــ ٢٠٠٠م.

.٦٨ . رياض الصالحين الإمام أبو زكريا يحيى بن شرف النووي، دار ابن حزم، بيروت- لبنان، ط١، ١٤٢٢هــــ

الإمام أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل الشيباني، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط٢، ٦٩.الزهد 11316--19989

٧٠ سبل السلام شرح بلوغ المرام من أدلة الأحكام أبو إبراهيم عز الدين محمد بن إسماعيل بن صلاح بن محمد الحسني الكحلاني الصنعاني، دار الفكر، بيروت- لبنان، ١٩٩٥م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.

1.٧١ السنة الإمام أبو بكر أحمد بن عمرو بن أبي عاصم، حققه وخرج أحاديثه أ. د باسم بن فيصل الجوابرة، دار الصميعي للنشر والتوزيع، الرياض، المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤١٩هـ ٩٨٩م.

٧٢. سنن ابن ماجة الحافظ أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني، ضبط النصوص أحمد شمس الدين ، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ط١، ١٤٢٣هـ- ٢٠٠٢م.

٧٣. سنن أبي داود أبو داود سليمان بن الأشعث السجتاني، تحقيق محمد عبد العزيز الخالدي، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، ط١، ٢٢٢ هـــ-٢٠٠١ م.

٧٤. سنن البيهقي الكبرى أبو بكر بن الحسين بن على البيهقي، دار الفكر ، بيروت- لبنان، ١٩٩٦م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.

٧٥. سنن الترمذي الإمام المحدث أبو عيسي محمد بن عيسي بن سورة الترمذي، ضبط وتصحيح خالد عبد الغني محفوظ، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ط١، ١٤٢٤هـ-٢٠٠٢م.

٧٦ . سنن الدارمي الإمام أبو محمد عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي، دار إحياء السنة النبوية، توزيع دار الباز للنشر والتوزيع، مكة المكرمة.

٧٧. سنن النسائي الكبري الإمام أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي، تحقيق الدكتور عبد الغفار سليمان البنداري وسيد كسروي حسن، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ط١، ١٤١١هـ-١٩٩١م.

٧٨. سير أعلام النبلاء الإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق شعيب الأرنووط ومحمد نعيم العرقسوسي، مؤسسة الرسالة، ط١١،٢٢٢هـ-١٠٠١م.

٩٧. السيروالجوابات لعلماء وأئمة عمان تحقيق وشرح الأستاذة الدكتورة سيدة اسماعيل كاشف، وزارة التراث والثقافة بسلطنة عمان، ط٢، ١٤١٠هـ-١٩٨٩م.

· ٨٠ شرح أسماء الله الحسنى في ضوء الكتاب والسنة سعيد بن علي بن وهف القحطاني، راجعه الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن الجبرين، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط١، ٢٢٢ هـ-۱ ۰ ۰ ۲م.

٨٨. شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة أبو القاسم هبة الله بن الحسن بن منصور الطبري اللالكائي، تحقيق سيد عمران، دار الحديث، القاهرة-مصر، ١٤٢٥ هـ-٢٠٠٤م.

٨٨. شرح الجامع الصحيح ( مسند الإمام الربيع بن حبيب بن عمرو الفراهيدي الأزدي ) الإمام نور الدين السالمي، تصحيح وتعليق عز الدين التنوخي، مكتبة الإستقامة، مسقط- سلطنة عمان.

#### 

- ▲ ٨. شرح الكبائر الشيخ محمد بن صائح العثيمين، تحقيق صلاح الدين محمود السعيد، دار الغد الجديد، المنصورة مصر، ط١٠ ٢٠١ه هـ ٢٠٠٥ م.
- ٨٠.شروط المفسر وآدابه الحافظ جلال الدين عبد الرحمن السيوطي، تحقيق فواز أحمد زمرلي، دار ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت-لبنان، ط١، ٤١٤هـ ١٩٩٤م.
- ٨٠٠ شعب الإيمان أبو بكر أحمد بن الحسين بن على البيهقي، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ٢٠٠٠م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ٨٠ الشفاعة الأخروية (دراسة عقائدية) سلطان بن محمد بن زهران الحراصي، مطابع النهضة، مسقط سلطنة عمان، ط١، ٣٢٠ ١هـ ٢٠٠٢م.
- ١٨٠ الشفاعة بحوث في حقيقتها وأقسامها ومعطياتها السيد كمال الحيدري، مؤسسة التاريخ العربي للطباعة والنشر والتوزيع، يروت لبنان، ط١، ٢٠٠٥ ١هـ ٢٠٠٤م.
- ٨٨. الشفاعة محاولة لفهم الخلاف القديم بين المؤيدين والمعارضين الدكتور مصطفى محمود، دار أخبار اليوم، جمهورية مصر العربية.
- ٩٨. الشفاعة وانواعها في السنة المطهرة أبو الفتاح عبد الله عبد القادر التليدي، دار البشائر الإسلامية للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط١، ١٤٣١هـ ١٤٠٠م.
- ١٠٩ الصحاح الجوهري ( تاج اللغة وصحاح العربية ) أبو العباس الجوهري. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ٩١. صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان علاء الدين علي بن بلبان الفارسي، تحقيق شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة ، بيروت لبنان ، ط٣، ٤١٨ ١هـ ١٩٩٧م.
- ٩٢. صحيح البخاري أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري، دار إحياء التراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع ،
   بيروت لبنان ، ط١، ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م.
- ٩٣. صحيح مسلم الإمام أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري ، دار إحياء التراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت لبنان ،ط١٠٠٠ ٢٤١هـ ٢٠٠٠م.
- ٩٤. صيد الخاطر الإمام الحافظ جمال الدين أبو الفرج بن الجوزي، تحقيق محمد علي وشريف عبد الله، دار ابن الهيثم، القاهرة مصر، ط ١، ٢٠٠٥ م.
- ٩٥. ضعفاء العقيلي (كتاب الضعفاء الكبير) أبو جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن حماد العقيلي، دار الكتب العلمية، بروت- لبنان، ١٩٩٨م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- 97. الضعفاء والمتروكين للنسائي الإمام أحمد بن شعيب النسائي ، دراسة وتحقيق الشيخ عبد العزيز عز الدين السيروان، ضمن المجموع في الضعفاء والمتروكين ، دار القلم، بيروت لبنان ، ط ١، ٥٠٥ اهـ-١٩٨٥ م.
- ٩٧. طبقات المحدثين باصفهان أبو محمد عبد الله بن محمد بن جعفر بن حيان الأصبهاني، دار الكتب العلمية، يبروت لبنان، ٩٨٩ ١م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- 9. مطريق الهجرتين وباب السعادتين العلامة ابن القيم الجوزية، تحقيق الدكتور وهبة الزحيلي، خرج أحاديثه أسامة حسن عبد المجيد، دار الخير للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق بيروت ، ط ١، ٤١٩ هـ ١٩٩٨م.
- ٩٩. طلعة الشمس (شرح شمس الأصول) الإمام نور الدين عبد الله بن حميد السالمي، تحقيق عمر حسن القيام، مكتبة الإمام السالمي، ولاية بدية سلطنة عمان، ط١، ٢٠٠٨م.



- ١٠٠ عمدة القاري شرح صحيح البخاري بدر الدين أبو محمد محمود بن أحمد العيني ، ضبط وتصحيح عبد الله
   محمود محمد عمر ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ط ١ ، ١ ٢١٥ هـ ٢٠٠١م.
- ١٠١ الغيث المدرار والسر العَمَار هيما يتعلق بالنبي المختار المكتوب على صناديق النار ، جرأة وجسارة من الفجار أعداء الله ورسوله الكفار أبو المواهب جعفر بن إدريس الكتاني، تحقيق الدكتور محمد عزوز، مركز التراث الثقافي المغربي الدار البيضاء المملكة المغربية، دار ابن حزم بيروت لبنان، ط ١٤٢٨ هـ ٢٠٠٧م.
- ١٠٢. فتح الباري بشرح صحيح البخاري الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز، دار الفكر، بيروت-لبنان،١٤١٤هـ-١٩٩٣م.
- 1.١٠٣ الفوار من الغار أبو أحمد عبد المنجي السيد أمين، مكتبة عباد الرحمن ومكتبة العلوم والحكم، مصر، ٢٠٠٦م.
  - ١٠٤. الفصل في الملل والأهواء والنحل الإمام ابن حزم الظاهري الأندلسي، مكتبة السلام العالمية.
- ١٠٥ الفكر العقدي عند الإباضية حتى نهاية القرن الثاني الهجري الدكتور مسلم بن سالم بن على الوِهيبي،
   مكتبة الضامري للنشر والتوزيع، السيب سلطنة عمان، ط١، ٢٢٧ هـ ٢٠٠٦م.
  - ١٠٦. فظلال القرآن سيد قطب، دار الشروق، بيروت، ط١،٢٠٢ هـ--١٩٨٢م.
- ١٠٧. فيض القدير شرح الجامع الصغير زين الدين محمد عبد الرؤوف المناوي القاهري، دار الكتب العلمية،
   بيروت- لبنان، ١٩٩٤م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ١٠٨. القاموس المحيط الفيروزابادي الشيرازي، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ط١، ١٥١٥هـ-١٩٩٥م.
- ١٠٩. قراءة وضوابط في فهم الحديث النبوي الأستاذ الدكتور وهبة الزحيلي ، دار المكتبي، دمشق سوريا، ط٢،
   ١٤٣١هـ ٢٠١٠م.
- ١٠ القول الأسمى في شرح أسماء الله الحسنى الشيخ على أحمد عبد العال الطهطاوي، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط ١، ٢٠٤هـ ٢٠٠٣م.
- ١١٠١ الكاشف في معرفة من له رواية في الكتب الستة أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز الذهبي، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ١٩٨٣ م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ١١٠ الكامل في ضعفاء الرجال الإمام الحافظ أبو أحمد عبد الله بن عدي الجرجاني، تحقيق الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض والأستاذ الدكتور عبد الفتاح أبو سنة، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط١، ١٩٥٧هـ ١٩٩٧م.
- ١١٣. كتاب التوحيد وإثبات صفات الرب عزوجل أبو بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة ، تحقيق الدكتور عبد العزيز بن إبراهيم الشهوان ، مكتبة الرشد ، الرياض، المملكة العربية السعودية ، ط٦، ١٤١٨هـ ٩٩٧ م.
- ١١٤ كتاب الجرح والتعديل الإمام الحافظ أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي، مطبعة بحلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد الدكن- الهند، ط١، ١٣٧١هـ-٢٥٥ م.
- ١١٠ كتاب الضعفاء والمتروكين الشيخ الإمام جمال الدين أبي الفرج عبد الرحمن بن على بن محمد ابن الجوزي،
   حققه أبو الفداء عبد الله القاضي، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان.
- ١١٠ كتاب العين الخليل أحمد الفراهيدي، تحقيق الدكتور مهدي المخزومي والدكتور إبراهيم السامرائي، تصحيح الأستاذ أسعد الطيب، الناشر انتشارات اسوه ( التابعة لمنظمة الأوقاف والأمور الخيرية )



### ાં કર્યા કે માના કે મ

- ١١٧. كتاب الكبائر وتبيين المحارم الحافظ أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز الذهبي، تحقيق محيي الدين مستو، دار ابن كثير ( دمشق وبيروت ) ومكتبة دار التراث ( المدينة المنورة )، ط٤، ١٩٩٨. نسخة مصورة من هذا الكتاب موجودة في مكتبة المصطفى الإكترونية في الشبكة العالمية للمعلومات.
- ١١٨ كتاب المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين الإمام الحافظ محمد بن حبان بن أحمد أبو حاتم التميمي البستي، تحقيق محمود إبراهيم زايد، دار المعرفة، بيروت-لبنان، ٤١٢ ١هـ-١٩٩٢م.
- ١١٠١ الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في حبوة التاويل أبو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري الخوارزمي، دار الفكر، ط١، ١٣٩٧هـ ١٩٧٧م.
- ١٢٠. **نسان العرب** ابن منظور، تصحيح أمين محمد عبد الوهاب ومحمد الصادق العبيدي، دار إحياء التراث العربي ومؤسسة التاريخ العربي، بيروت– لبنان، ط٢، ١٤١٨هـ–١٩٩٧ م.
- ١٢١. نسان الميزان الحافظ شهاب الدين أبو الفضل أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت-لبنان، ١٤٠٨هـ- ١٩٨٨م.
- 1 ٢٢. مجمع الزوائد ومنبع الفوائد أبو الحسن نور الدين على بن أبي بكر بن سليمان الهيشمي، دار الفكر، بيروت-لبنان، ٤ ٩ ٩ م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ۱۲۲. مجموع الفتاوي أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية الحراني، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ط٢، ١٤٢٦هـ-٢٠٠٥م.
- ١٢٤. مجموعة الرسائل والمسائل النجدية لبعض علماء نجد الأعلام، دار العاصمة، الرياض المملكة العربية السعودية، الطبعة الأولى ٩٣٤٩هـ، النشرة الثالثة ٩١٤١٦م.
  - 1.١٢٥ المحلى في شرح المجلى بالحجج والاثار أبو محمد على بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي، اعتنى به حسان عبد المنان، بيت الأفكار الدولية.
  - 177. مختار الصحاح الإمام محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
  - ١٢٧ .مدارج السائكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين أبو عبد الله ابن القيم الجوزية، تحقيق إياد بن عبد اللطيف بن إبر اهيم القيسي، مكتبة الرشد، الرياض المملكة العربية السعودية، ط١، ٤٢٦ ١هـ ٥٠٠٠م.
  - ۱۲۸ مراح تبيد تكشف معاني القرآن المجيد الشيخ محمد بن عمر نووي الجاوي ، ضبط وتصحيح محمد أمين الضناوي، منشورات محمد علي بيضون، دار الكتب العلمية، بيروت ، لبنان، ط١ ، ١١ ١ ١هـ ١٩٩٧م.
  - 1.1.۱<mark>۴ بعد الأكبر ثلتراث الإسلامي</mark> الإصدار الثالث، إنتاج العريس للكمبيوتر، صنع في المملكة العربية السعودية.
  - 1 ٣٠. مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح الشيخ علي بن سلطان محمد القاري ، تحقيق الشيخ جمال عيتاني ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، ط ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م.
  - ١٣١.١٣١ المستدرك على الصحيحين أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري، تحقيق مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية ، بيروت- لبنان ، ط١، ١٤١١ه- ١٩٩٠م.
  - ١٣٢. مسند ابن الجعدي أبو الحسن علي بن الجعد الجوهري، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ١٩٩٦م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
  - ١٣٢. مسند أبي يعلى أبو يعلى أحمد بن على بن المثنى التميمي الموصلي، دار الكتب العلمية ، بيروت- لبنان،



# عِكَاكُمُ (لَحَى مِنْكُادُوسِنْكَادُوسِنْكَادُوسِنْكَادُوسِنْكَادُوسِنْكَادُوسِنْكَادُوسِنْكَادُوسِنْكَادُوسِن

- ١٩٩٨ م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ١٣٤.مسند إسحاق بن راهويه إسحاق بن إبراهيم بن مخلد الحنظلي التميمي المروزي، أبو يعقوب ابن راهويه، مكتبة الإيحان، المدينة المنورة، ١٩٩٠م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- 1۳٥. مسند الإمام أحمد بن حنبل الإمام أحمد بن حنبل ، بيت الأفكار الدولية ، الرياض ، ١٤١٩هـ- ١٩٩٨.
- ١٣٦. مسند البزار أبو بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق العتكي البزار، مكتبة العلوم والحكم. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ١٣٧. مستد الحارث أبو الحسن نور الدين علي بن أبي بكر بن سليمان الهيثمي. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ١٣٨. مسند الحميدي أبو بكر عبد الله بن الزبير الحميدي الأسدي، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ١٩٨٨م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- 1٣٩. مستد الشاميين أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب الطبراني، مؤسسة الرسالة، بيروت-لبنان. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ١٤٠ مسند الشهاب محمد بن سلامة الشهاب القضاعي، مؤسسة الرسالة ، بيروت لبنان. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ۱٤۱ مسند الطيالسي أبو داود سليمان بن داود بن الجارود الطيالسي، دار المعرفة، بيروت -لبنان. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ١٤٢. مسند عبد بن حميد ( المنتخب من مسند عبد بن حميد ) أبو محمد عبد بن حميد ، تحقيق السيد صبحي البدري السامراني ومحمود محمد خليل الصعيدي، عالم الكتب ومكتبة النهضة العربية، بيروت لبنان، ط ١، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ١٤٣٠ مصنف ابن أبي شيبة أبو بكر عبد الله بن محمد بن أبي شيبة العبسي، دار الفكر، بيروت لبنان، ١٩٩٤م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ١٤٤ مصنف عبد الرزاق أبو بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني، تحقيق الأستاذ نظير الساعدي ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت لبنان ، ط١٤٢٣ هـ ٢٠٠٢ م.
- ١٤٥ المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية أبو الفضل شهاب الدين أحمد بن علي بن محمد الكنائي العسقلاني،
   دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ٢٠٠٣م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ١٤٦. معارج الأمال على مدارج الكمال بنظم مختصر الخصال الإمام نور الدين عبد الله بن حميد السالمي، تحقيق بحموعة من الأساتذة، مكتبة الإمام السالمي، ولاية بدية سلطنة عمان، ط١، ٢٠٠٨م.
- ١٤٧ المعجم الأوسط الإمام الحافظ أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب اللخمي الطيراني، تحقيق محمد حسن محمد حسن إسماعيل الشافعي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، عمان الأردن، توزيع دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط١٤٠٥هـ ١٤٢٥هـ ١٩٩٩م.
- ١٠٤٨ المعجم الصغير أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب الطبراني، تقديم وضبط كمال يوسف الحوت، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت- لبنان ، ط ١ ، ١ ، ١ ٥ هـ ١ ٩٨٦ م.
- ٩٤ ١. المعجم الكبير ( الطبراني ) أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب الطبراني، مطبعة الزهراء الحديثة. ضمن

- منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ١٥٠.معجم مقاييس اللغة أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، تحقيق عبد السلام محمد هارون، دار الجيل، بيروت-لبنان.
- ١٥١.معرفة الصحابة أبو نعيم أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن موسى بن مهران الأصبهاني، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ٢٠٠٢م. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- ١٥٢. المفردات في غريب القرآن الحسين بن محمد بن المفضل المعروف بالراغب الأصفهاني. ضبطه وراجعه محمد خليل عيتاني، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط١، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م.
- ۱۵۳ مقدمة ابن خلدون عبد الرحمن بن خلدون، ضبط المتن الأستاذ خليل شحاته، مراجعة سهيل زكار، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت-لبنان، ط۲، ۸۰ ۱هـ-۱۹۸۸م.
- ١٠٤ المنتقى لابن الجارود ( المنتقى من السنن المسندة عن رسول الله ﷺ) الإمام الحافظ أبو محمد عبد الله بن الجارود، علق عليه عبد الله عمر البارودي، مؤسسة الكتب الثقافية ودار الجنان، بيروت لبنان، ط١، ٨٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ١٠٥ المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج الإمام محيي الدين النووي، تحقيق الشيخ خليل مأمون شيحا، دار المعرفة
   ، يبروت، لبنان، ط٣، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- ١٥٦. منهج نقد المتن في تصحيح الروايات وتضعيفها، على حسن مطر الهاشمي، دار البحار، بيروت لبنان، ط١، ٢٠٠٩ م.
- ١٥٧. **موطا الإمام مالك** الإمام أبو عبد الله مالك بن أنس بن مالك الأصبّحي الحِميّري، دار الكتاب العربي، يبروت– لبنان، ١٩٨٨م.
- ١٥٨ . ميزان الاعتدال أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي ، تحقيق علي محمد البخاري، دار الفكر للطباعة والنثر والتوزيع.
- 9 ه ١٠ الميزان القسط ( المنهج والتطبيق في دراسة ونقد روايات رؤية الله سبحانه وتعالى ) على بن محمد بن عامر الحجري، مكتبة الغيراء، ولاية بهلا- سلطنة عمان.
  - 1.١٠١٠ الناسخ والمنسوخ القاسم بن سلام. ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلامي.
- 171. نيل الأوطار من أسرار منتقى الأخبار الإمام محمد بن علي بن محمد الشوكاني، دار ابن حزم للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط١، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- ١٦٢. الواق بالوفيات صلاح الدين خليل بن أيبك بن عبد الله الصّفَدي، ضمن منشورات المرجع الأكبر للتراث الإسلام ..
- ۱۹۳. ولله الاسماء الحسني فادعوه بها أحمد عبد الجواد، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، ط۳، ۱۶۲۷هـ-
- ١٦٤.١١٤يوم الأخر (٢- القيامة الكبرى) الدكتور عمر سليمان الأشقر، مكتبة الفلاح للنشر والتوزيع- بيروت ، ودار النفائس للنشر والتوزيع- الكويت، ط٣، ١٤١٠هـ- ١٩٩٠م.



#### الفهرس

| لقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الفصل الأول: قراءاتٍ في تفسير قوله تعالى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لَمِن يَشَاء﴾                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| تمهيد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| القسم الأول ، رواية (شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي ) في ميزان الإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| رواية منسوبة إلى الصحابي أنس بن مالك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| رواية منسوبة إلى الصحابي جابر بن عبد الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| رُواية منسوبة إلى الصحابي ابن عباس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| رواية منسوبة إلى الصحابي أبي الدرداء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| رواية منسوبة إلى الصحابية أم سلمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| رواية منسوبة إلى الصحابي أبي موسى الأشعري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| رواية منسوبة إلى الصحابي ابن عمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| رواية منسوبة إلى الصحابية أسماء بنت عميس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| أقوال حول الرواية التي فيها ( شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي )                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| رواية (شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي ) عذر أهل الفساد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| آيات قرآنية تبين مصير العصاة في الآخرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| رواياتٌ تُثبت أن الإنسان مؤاخذ بأعماله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ا <b>لقسم الثاني؛</b> روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ﴿ فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشّافَعِينَ ﴾ و﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْأَزِفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْخَناجِرِ كَاظِمِهِ<br>مَا للظّالمِنَ مِنْ حَمِيمٍ وَلاَ شَفِيعٍ يُطاعُ ﴾. و﴿ فَمَا لَنَا مِنشَنْفَعِينَ ﴾ و﴿ وَاتَّقُواْ يَوْمَا لاَ تَجْزِ<br>نَفْسٌ عَن نَفْسٍ شَيْئاً وَلاَ يَقْبَلُ مِنْهَا عَذْلُ وَلاَ تَنفُعُهَا شَفَاعَةٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾٣٨ |
| مَا لِلظَّالِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلِاَ شَفِيعٌ يُطَاعُ ﴾. وهُؤُمَا لُنَا مِنشَلْفَقِينَ ﴾ وهُ وَاتَّقُواْ يَوْمَا لاّ تُجُزِّة                                                                                                                                                                                                                                          |
| نَفَسٌ عَن نَفْسٍ شَيْئًا وَلا يُقْبَل مِنْهَا عَدْل وَلا تَنفَعُهَا شَفَاعَةٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾٣٨                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ما مدى حجية مفهوم المخالفة؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الروايات التي احتج بها ابن عطية وغيره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| رواية منسوبة إلى أنس بن مالك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| القسم الثالث: روايات أُستعين بها في تأييد فكرة الشفاعة لأهل الكبائر ٤١                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الرواية التي فيها: ( الدواوين عند الله ثلاثة: ديوان لا يعبَّا الله به شيئًا، وديوان لا يترك الله م                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| شيئًا، و ديو ان لا يغفره الله )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

رواية منسوبة إلى أم المؤمنين عائشة ﴿ فَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

| رواية منسوبة إلى الصحابي أنس بن مالك رضي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| رواية منسوبة إلى الصحابي سلمان الفارسي سُخُكُ ٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| رواية منسوبة إلى الصحابي ابي هريرة رسك الله الصحابي ابي هريرة السك المستقلم |       |
| رواية منسوبة إلى الحسن أو قتادة أو كليهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
| الرواية التي فيها: (من قرأ القرآن وحفظه أدخله الله الجنة وشفعه في عشرة من أهل بيته كلهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |
| قد استوجب النار )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
| الرواية التي فيها: (الشفاعة لمن وجبت له النار ممن صنع إليهم المعروف في الدنيا )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| الرواية التي فيها: ( وإن الرجل ليجر إلى النار فيقولُ أرسلوا عبدي ) ٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
| الرِواية التَّى فيها: « قالَ: يا رَبُّ فَإِنَّى قَدْ عَفَوْتُ عَنْهُ، قالَ الله عَزَّ وَجَلَّ: فَخُذْ بَيَد أَخيكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
| فادخله الجنة »فادخله الجنة والمستقلم المستقلم المس        |       |
| الروَاية التي جاء فيها: ( إن لي ابن أخ لا ينتهي عن حرام ) ٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
| الرواية التي جاء فيها: ( من علم أني دو قدرة على مغفرة الذنوب غفرت له ولا أبالي، ما<br>لم يشرك بي شيئاً )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
| لم يشرك بي شيئاً )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
| الرواية التي فيها : ( دَعَوْتُ اللَّهُ يَوْمَ عَرَفَةً أَنْ يَغْمِرَ لِأُمَّتِي ذَنُوبَهِا، فأجابَنِي أَنْ قَدْ غَفَرْتُ ) ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
| الرواية التي فيها: ( أمتِي هذه أمة مرَّحومة ليس عليها عداب في الأخره ) ٤٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
| الرواية التي فيها: (ً. دفعُ الله إلى كل مسلم يهودياً أو نصرانياً، فيُقولُ: هذا فكاكك من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |
| النار)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| الرواية التي جاء فيها: (، قام رجل فقال: والشرك يا نبيّ الله) ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
| الرواية التي فيها: ( ومن وعده على عمل عقابا فهو فيه بالخيار) ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
| فكرة اخلاف الله وعيده في الميزان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| الرابع: المغفرة والمشيئة الإلهية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | القسم |
| العنصر الأول: أسباب المغفرة كما جاء في حكم الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
| بيان العلماء لهذا الحكم الإلهي٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |
| أنبياء الله تعالى عليهم السلام أُخذوا بأسباب المغفرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |
| في حكم الله تعالى : المغفرة لمن آمن وخشي وعمل الصالحات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| السنة النبوية دعوة إلى فعل الصالحات لأجل نيل المغفرة٦١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |
| العنصر الثاني: علماء الأمة الإسلامية يدعون إلى الأخذ بأسباب المغفرة٦٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
| من أقوال أحمد عبد الجواد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
| من أقوال أحمد بن شعبان بن أحمد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
| من أقوال الشيخ على أحمد عبد العال الطهطاوي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |
| من أقوال الأستاذ الدكتور محمد راتب النابلسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |
| من أقوال الإمام الطبري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |

|--|

| الم (لجِيْ | $\int_{\mathcal{M}} d^3 f \hat{G}_{\mathcal{M}} $ |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩          | رواية أخرى منسوبة إلى عبد الله بن مسعود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|            | رُواية أخرى منسوَّبة إلى عبد الله بن مسعوّد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٩          | رواية منسوبة إلى جابر بن عبد الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|            | قول منسوب إلى قتادة بن دعامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 91         | رواية حفصة بغش عن الرسول عَلِي الله الله عنه الرسول عَلِي الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٩          | رُواية ذُكر فيها تحلة القسم بمعنى الورود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|            | العنصر الثاني: فكرة العبور على الصراط وسقوط العصاة في النار ثم إخراجهم منها٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|            | العنصر الثالث: من مشاهد يوم القيامة كما جاء في كلمات هذه الآيات٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|            | المعنى اللغوي للكلمات الواردة في هذه الآيات الكريمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٩          | المعنى اللغوي لكلمة (ورد)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            | المعنى اللغوي لكلمة ﴿ نُنْجَى ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            | المعنى اللغوي لكلمة ﴿ وَنَذَرُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١.         | عندما يطبق المنهج الصائب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|            | The state of the s                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            | ( فيأتيهم الله تبارك وتعالى في صورة غير صورته التي يعرفون)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|            | , <del>-</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١.         | ٢ – الرواية المنسوبة إلى أبي سعيد الخدري سُخُكُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            | العنصر الخامس: رواية الشفاعة العظمي يوم القيامة (ليس الإخراج من نار جهنم،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١٠٦        | بل من حرارة يوم الموقف)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|            | العنصر السادس: الرواية التي فيها: (يخرُج قوم منَ النار بعدما مسّهُم منها سَفعٌ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|            | فيدخُلون الجنة، فيُسمِّيهم أهلَ الجنة: الجهنميين)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|            | رواية منسوبة إلى الصحابي أنس بن مالك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|            | رواية منسوبة إلى الصحابي عمران بن حصين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|            | رواية منسوبة إلى حذيفة بن اليمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|            | رواية منسوبة إلى عبد الله بن مسعود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | رواية منسوبة إلى المغيرة بن شعبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 117        | رواية منسوبة إلى الصحابي عبد الله بن عمرو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            | رُوَّاية منسوبة إلى الصحابي جابر بن عبد الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۱۱٤        | رواية منسوبة إلى الصحابي أبي سعيد الخدري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|            | العنصر السابع: الرواية التي جاء فيها: ﴿ وَلَا كِنْ قَوْمٌ أَصَابَتُهُمُ النَّارُ بِذُنُوبِهِمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            | (أَوْ قَالَ بِخَطَايَاهُمْ) فَأَمَاتَهُمْ إِمَاتَةُ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 117        | ١- مناقَشة ما جاء في الروُاية: »فَأَمَاتَهُمْ إمَاتَةُ »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 117        | حكم الروايات التي تخالف القرآن الكريمَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|            | ٧- أنواع عقو بات أهل الكبائر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

القسم الثالث؛ روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى:-﴿ رُبَّا يَوَدُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ كَانُواْ مُسْلِمِينَ﴾ (الحجر ٢)......

| يع :روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى:                                                                                                              | القسم الراا |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ﴿ فَأَمَا الَّذِينَ شَقُواْ فَفِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ * خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ إِلاّ            |             |
| مَا شِياء رَبُكَ إِنَّ رَبِّكَ فَعَيالٌ لَمُ يُرِيدُ * وَأُمَّا الَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي الْجُنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتُ    |             |
| وَالْأَرْضُ إِلاَّ مَا شَاء رَبُّكَ عَطَاءَ غَيْرَ بَحْنُلُوذِ ﴾ (هود ٢٠١٠ – ١٠٨)                                                                   |             |
| الروايات التي ذكرها الإمام الطبري عند تفسير                                                                                                         |             |
| الآيات١٠١–١٠٨من سورة هود                                                                                                                            |             |
| أقوال بعض من المفسرين حول                                                                                                                           |             |
| الآيات ١٠٦–١٠٨ من سورة هود                                                                                                                          |             |
| <b>مس</b> ، روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى:                                                                                                      | القسم الخا  |
| ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكَتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا منْ عِبَادنَا فَمنْهُمْ ظَالْمٌ لَّنَفْسه وَمنْهُم مُفْتِصدٌ وَمِنْهُمْ                       |             |
| سِّابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بَاإِذْنِ اللهَ ذَلِكَ هُوَ الْفَضَّلُ الْكَبِيرُ ﴿ جَنَابُ عَذْنِ يَذَخُلُونَ فِهَا مِنْ                                   |             |
| أَسَاوِرَ مِن ذَهَبُ وَلُوْلُوا وَلِبَاشُهُمْ فِيهَا جَرِيرٌ ﴿ وَقَالُوا الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنَا الْحَزَنَ إِنّ                    |             |
| رَبِّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ * الَّذِي أَخَلْنَا ذَارَ الْمُقَامَةِ مِن فَضْلِهِ لَا يَمُسُنَا فِيهَا نَصَبٌ وَلَا يَمُسُنَا فِيهَا                   |             |
| لغُوبٌ ﴾ (فاطر ٣٢ – ٣٥)                                                                                                                             |             |
| الروايات الواردة في تفسير الآيات ٣٣ – ٣٥ من سورة فاطر                                                                                               |             |
| أنواع ( ظلم النفس ) كما جاء في القرآن الكريم                                                                                                        |             |
| صفة ( ظلم النفس) في آيات تتحدث عن الكفرة الذين وقفوا أمام الدعوة الإلهية١٣٠                                                                         |             |
| صِفة (ظلم النفس) في سياق تجذير المسلمين من تعدي حدود الله تعالى١٣١                                                                                  |             |
| الرظالم لنفسه ) الذي ذكره الله تعالى في سورة فاطر                                                                                                   |             |
| <b>دس</b> : روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى:                                                                                                      | القسم السا  |
| ﴿ وَقَدْ حَابَ مَنْ حِمَلَ ظُلْمًا ﴾. وهِ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا لِيَمَانَهُمْ بِظُلْم إولَيْكَ لِهُمُ                                |             |
| الأُمْنُ وهم مُهْتَدُونَ﴾. و﴿ وَإِذْ قَالَ لُقُمَانُ لَابْنِهِ وَهُوَ يَعِظُهُ يَا بُنَيِّ لَا تُشْرِكُ بِاللّهِ إِنْ الشّركُ<br>أَنْانُ تَنا * * * |             |
| نظلم عظِيم 🗫                                                                                                                                        |             |
| الروايات التي حملت معنى ( الظلم ) بر الشرك ) فقط                                                                                                    | <u></u>     |
| الرواية المنسوبة إلى مقام النبوة على صاحبها أفضل الصلاة والسلام ١٣٩                                                                                 | (A)         |
| الرواية المنسوبة إلى أبي بكر الصديق سُنْ الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                     |             |
| الرواية المنسوبة إلى أبي بن كعب ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ                                     |             |
| الرواية المنسوبة إلى سلمان الفارِسي سُخُفُّ                                                                                                         | <i>L</i>    |
| والرواية المنسوبة إلى حذيفة مُشْفِينَ                                                                                                               |             |

الروايات المنسوبة إلى ابن عباس سخطهما.....

| ૹ૽ૺૡ૽ૺઌૹ૽ૹ૿ૡ૽ઌૹ૽૽ૡ૽ઌૹ૽૽ૡ૽ઌૹ૽૽ૡ૽ઌૹ૽૽ૡ૽ઌૹ૽ૹ૽ઌઌૹ૽૽ૡ૽ઌૹ૽ૹ૽૽ઌઌૹ૽૽ૡઌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| الرواية المنسوبة إلى ابن مسعود رضي الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |
| الرواية المنسوبة إلى إبراهيم النخعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |
| التفسير المنسوب إلى عمرو بن شرحبيل أبي ميسرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| التفسير المنسوب إلى قتادة بن دعامة السدوسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |
| التفسير المنسوب إلى مجاهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |
| التفسير المنسوب إلى السدي للظلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| التفسير المنسوب إلى ابن زيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |
| القسم السابع : روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
| ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُكَ فَتَرْضَىٰ ﴾ ( الضحى ٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |
| القسم الثامن ، روايات وأقوال في تفسير آيات من كتاب الله تعالى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |
| ١ – روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى: –                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ﴾ ( المؤمنون ١٠٧ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |
| ٢- رواياتُ وأقُوال في تفسير قُوله تعَالى:-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |
| ﴿ انظُرْ كَيْفَ كَذَبُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ الأنعام ٢٤ ١٤٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |
| ٣ – روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |
| ﴿ رَبِّنَا إِنِّكَ مَن تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدْ أُخْزِيْتُهُ وَمَا لِلظَّالِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾ (آل عمران ١٩٢)١٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
| ٤ – روايات وأقوالُ في تفسير قوله تعالى:–                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| ﴿ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا اصْرِفْ عَنَا عَذَابَ جَهْنَمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا * إِنَّهَا سَاءتْ مُسْتَقَرًّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |  |
| وَمُقَامًا ﴾ (الفرقان٥٦ – ٦٦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |
| ٥ – روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى: –                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
| ﴿ ثُمَّ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْنَى ﴾ (الأعلى ١٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |
| ٦- روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى:-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |
| ﴿ إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتْ مِرْصَادًا * لِلْطَّاغِينَ مَآبًا * لَا يِثِينَ فِيهَا أَحْقَابًا ﴾ (البا٢٦-٢٣)١٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| ٧- روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى:-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |
| ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَخْرُجُواْ مِنَ النّارِ وَمَا هُم بِخَارِ جِينَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾ (الماندة ٣٧) ٤ ٥ ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |
| قصة ابن الأزرق مع ابن عباس شخص ما الله عباس المستخصص الله عباس المستحدد الم |  |  |
| خاتمة الفصل الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |
| الفصل الثالث : قراءات منهجية في تفسير آيات قرآنية ذكرها القائلون بخلود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |
| أصحاب الكبائر في النار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |

القسم الأول ،روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى:

| $\phi$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ميعظائم لامحق |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لِإِيْقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمُسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ إِنَّا                                                                                                                                                                                                                                                                         |               |
| الْيَيْعُ مَثْلُ الرِّيَا وِأَحَلَّ الِلَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا فَمَن جَاءهُ مَوْعِظةٌ مّن رّبِّه فَانتَهَىَ فَلَهُ مَا سَلْفَ وَأَمْرُهُ إِلَّى                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |
| اللهُ وَمَنْ عَادَ فَاوْلُمُنِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمَّ فِيهَا خَالدُونَ ﴾ (البقرة ٥٧٠)<br>﴿ زَنَ مَنْ مُنْ أَنْ أَنْ مُنْ مِنَ مِنْ مَا يَهِ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُ                                                                                                                                                                                                                       |               |
| و﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَذُنُواْ بِحَرْبِ مَنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تَبْتُمْ فَلَكُمْ رُوُوسُ أَمْوَلَكِيمْ لاَ تَظْلَمُونَ وَلاَ<br>تُظْلُمُونَ ﴾ (البقرة ٢٧٩ ) و﴿ وَاتّقُواْ النّارَ النّيَ أُعَدَّتْ للكَافِرِينَ * وَأَطِيعُواْ اللّهَ وَالرّسُولَ لَعَلَكُمْ                                                                                                                                                     |               |
| تُرْحَمُونُ ﴾ (آل عمران ١٣١ – ١٣٢)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |               |
| ثافر، قراءة في تفسير قوله تعالى: –                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | القسم الن     |
| الله الله الله الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ,             |
| عظِيما ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |               |
| قضية تخصيص الخلود في جهنم لغير أصحاب الكبائر من المسلمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |               |
| العنصر الأول: مناقشة قول القائل: « فجزاؤه جهنم إن جازاه »                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |               |
| العنصر الثاني: مناقشة قول القائل:« ومن يقتل مؤمناً متعمداً مستحلاً قتله، فجزاؤه جهنم<br>خالداً فيها»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               |
| قصة مقيس بن ضبابة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |               |
| . ن.ب<br>العنصر الثالث: مناقشة قول القائل: «إذا دخل الرجل في الإسلام وعلم شرائعه وأمره ثم قتل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |
| مؤمناً متعمداً فلا توبة له»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
| الرواية التي فيها قصة إسلام وحشي قاتل حمزة رضي الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |
| الث، روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى:-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | القسم الث     |
| ﴿ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَاراً خَالِداً فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُهِينٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |               |
| و﴿ إِلاَّ بَلاَغَاً مِّنَ اللَّهِ وَرِسَالاَتِهِ وَمَن يَعْصِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَآ أَبِداً﴾١٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               |
| معنى الخلود كما جاء في كتب اللغة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b></b>       |
| ا <b>بيع</b> : روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى: –<br>«هُذَا انْ يَحْدَدُ مِنْ مَنْ مُنْ مَنْ مِنْ مُنْ مِنْ مِنْ مِنْ مُنْ مِنْ مِنْ مِنْ مَنْ مَنْ مُنْ مِنْ مَنْ                                                                                                                                                                                                                                                            | الفسم الر     |
| ﴿ بَلَىٰ مَن كَسَبَ سَيِّنَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيَتُنَهُ فَأُوْلَئِكَ أَصْحَابُ آلنَارِ هُمْ فِيهَا خَالدُونَ ﴾ و ﴿ وَمَن<br>جَاءِ بِالسَيِّنَةِ فَكَبَتْ وُجُوهُهُمْ فِي النّارِ هَلْ تَجْزُونَ إِلّا ِمَا كُنتُمْ يَعْمَلُونَ ﴾ و ﴿ وَلاَ تَزَكَنُواْ إِلَى                                                                                                                                                                |               |
| اللِّينِ ظَلَمُوا فِتَمْسُكُمُ النَّارُ وَمَا لَكِهِ مِّن دُونِ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيَاءِ ثُمَّ لا تُنصَرُونَ كي و ﴿ الْمَا التَّهُ يَةً عَلَى                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |
| الله على الله على والله على الله على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>6</b>      |
| حَكْيِماً * وَلَيْسَت التَّوْيَةُ لَلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَيِّعَاتُ حَتَّى إِذَّا حَضَّرَ أَحَدُهُمُ الْمُوثُ قَالَ إِنِّي تَبْتُ الْآنَ<br>وَلَا الَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمْ كُفَارٌ أُولِنَكَ أَغِتَدُنَا لَهُمْ عَذَابًا البِمَا ﴾. و﴿ وَالَّذِينَ كَسِبُواْ السَّيَنَاتِ جَزَآءُ<br>سَتَعَةً عَظْامًا ذَهَ مَا يُذُمُ مِنْ تَعَرَّقُ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ اللَّهِمَا ﴾. و﴿ وَالَّذِينَ كَسِبُواْ السَّيَنَاتِ جَزَآءُ | a line        |
| ريِّة السَّقِ وترهفهم فيه ما لهد من الله من عام الكافران في أن أن هذه وأن تساما أن أأنا أنظام السَّم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3             |
| ٧٣ - الله ن الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               |
| الروايات التي جاء فيها تُفسير ( اَلسيئة ) بـ (الشرك ) فقط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |               |
| رواية المنسوبة إلى الصحابي ابن عباس عنظ ما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |
| العرب التي التي هريرة ليرخ التي التي هريرة ليرخ التي التي التي التي التي التي التي التي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Q (YAY)       |

#### ું કુઈ કે તે કુઈ કુઈ કે તે કુઈ

| rv       | التفسير المنسوب إلى مجاهد                                   |
|----------|-------------------------------------------------------------|
| ٧٧       | التفسير المنسوب إلى عطاء بن السائب                          |
| νν       | التفسير المنسوب إلى عكرمة                                   |
| νν       | لتفسير المنسوب إلى إبراهيم النخعي                           |
|          | التفسير المنسوب إلى أبي وائل                                |
|          | التفسير المنسوب إلى الضحاك والحسن البصري                    |
|          | التفسير المنسوب إلى محمد بن كعب                             |
| ١٧٧      | التفسير المنسوب إلى قتادة                                   |
|          | التفسير المنسوب إلى ابن زيد                                 |
|          | التفسير المنسوب إلى الربيع بن أنسد                          |
| للم )٧٧. | من أقوال علماء الإسلام في تفسير كلمة ( السيئة ) وكلمة ( الف |
| ١٧٨      | من أقوال الإمام الطبري                                      |
| ١٧٨      | من أقوال ابن عاشور                                          |
| ١٧٩      | من أقوال ابن عطية                                           |
| ١٧٩      | من أقوال الشيخ السعدي                                       |
| 179      | من أقوال الإمام ابن كثير                                    |
| ١٧٩      | من أقوال الشوكاني                                           |
| ١٧٩      | من أقوال القرطبي                                            |
| ۱۸۰      | من أقوال أبي السعود                                         |
|          | من أقوال القمى النيسابوري                                   |
|          | من أقوال الخازن                                             |
| ١٨       | من أقوال عامر سعيد الزيباري                                 |
| ١٨       |                                                             |
|          | ·   أقوال الإمام الطبريّ بين الدعوة والتطبيق                |

#### القسم الخامس ، روايات وأقوال في تفسير قوله تعالى: -

﴿ إِنَّ الْأَبْرُارَ لَفَي نَعِم \* وَاِنَ الْفُجَارَ لَفِي جَحِيم \* يَصْلُونَهَا يَوْمَ الدِّينِ \* وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَالِينِ \* وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَالِينِ \* يَوْمَ الدِّينِ \* يَوْمَ الدِّينِ \* يَوْمَ الدَّينِ \* يَوْمَ الدَّيْ النَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُعُلِمُ اللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ اللللللللْمُلِمُ اللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ الللللْمُلْمُلِمُ الللللْمُلِمُ الللللْمُلِمُ الل



الإنسان هي السعي الدؤوب لأجل معرفة الحقيقة التي تكون عليها أحوال الخلائق يوم القيامة وما يعقب يوم الحشر من أحداث تؤول إليها الخلائق جمعاء. وسيصل الإنسان إلى المعرفة الصحيحة إذا اتبع الطرق المثلى والمناهج الصائبة في بحثه ودراساته؛ فمصادر العلم اليقيني عند المسلمين كفيلة ببيان ما أراد الله تعالى من عباده معرفته والعمل به ولأجله وهم في عالم الدنيا.

فالعرفة الجلية عن حقائق المصير الأخروي - الذي هو أحد ركائز الرسالات السماوية للخلق – مطلب شرعي وفرض على كل مكلف، فلا يُقبل من الإنسان نظرة ضيقة المدى لا تتعدى أطر حياة الناس الدنيوية، ولا تُقبل معرفة لا تهيمن على سلوك الأفراد وقت أدائهم لوظائفهم في هذه الحياة. لهذا وجب – امتثالاً للقاعدة: (ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب) - أن تنبعث في كيانات البشر كل المؤججات الثيرة والمحفزة للعقول الحية لأجل تأصيل، ومعرفة، وتطبيق المناهج عند دراسة أحوال الآخرة ومصير الناس فيها، لأن الأمر جد خطير ولأنه قول واحد لا يقبل فيه تعدد الآراء والأفكار. فالسعيد بالحق هو العام الثابت والمتبع للآراء فإن حظه الجهل بالحقيقة للعلم الثابت والمتبع للآراء فإن حظه الجهل بالحقيقة التارك

من مقدمة الكتاب